N

ISSN L 2644-4054

CUADERNOS

ACIONALE e 0ss

El movimiento Mama Tatda y la historia de la autonomia Ngiibe en

Panama
The Mama Tatda movement and the history of Ngébe autonomy in Panama

Jorge Luis Roquebert Leon
Universidad de Panama. Panama
Jorge.roquebert@up.ac.pa
https://orcid.org/0000-0001-9315-6300

Aceptado 6/11/25 Recibido 4/12/25

Q10O

DOI: https://doi.org/10.48204/i.cnacionales.n38.a9324

Resumen:

El articulo forma parte de una investigacion que aborda la relacion que ha tenido el Estado
panamefio y el grupo Ngibe en Panama a partir de la segunda mitad del siglo XX hasta el
presente. En el mismo se estudiara el movimiento religioso Mama-Tatda ocurrido a inicios
de 1960, después de una huelga bananera que, a diferencia de anteriores, unié a los tres
grupos étnicos que trabajaban en ella, y que a pesar de que consiguid concesiones por parte
de la United Fruit Company, esta no los respeto, despidiendo a la mayoria del grupo Ngébe
que trabajaba en ella, por lo que se vieron obligado a regresar a sus tierras. Es entonces que
Mama-chi, mujer Ngibe con conocimientos del mundo no-indigena, lider6 un movimiento
religioso, con matices politicos y sociales, que puede ser considerado el inicio de la lucha por
el logro de la comarca Ngibe-Buglé en 1997, cuando se propuso la formacion de un nuevo
mundo con una cosmovision diferente a los dos mundos hasta entonces conocidos,
sincretizando elementos de la cultura Ngébe y la occidental.

Palabras clave: religion, autonomia, etnicidad, aculturacion

Abstract:

The article is part of a research project that addresses the relationship between the
Panamanian State and the Ngébe group in Panama from the second half of the 20th century
to the present. It will study the Mama-Tatda religious movement that occurred in the early
1960s, following a banana strike that, unlike previous ones, united the three ethnic groups
working in it. Although the strike achieved concessions from the United Fruit Company, the
company did not respect them, dismissing most of the Ngidbe group who worked there,
forcing them to return to their lands. It was then that Mama-chi, an Ngibe woman with
knowledge of the non-indigenous world, led a religious movement with political and social
nuances. This movement can be considered the beginning of the struggle for the
establishment of the Ngéibe-Buglé Comarca in 1997, as it proposed the formation of a new

30


mailto:Jorge.roquebert@up.ac.pa
https://orcid.org/0000-0001-9315-6300
https://doi.org/10.48204/j.cnacionales.n38.a9324

ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

world with a different worldview from the two worlds known until then, syncretizing
elements of the Ngidbe and Western cultures.

Keywords: religion, autonomy, ethnicity, acculturation

Introduccion

La informacion brindada por Young (1978) al senalar, en 1960, que era extrafio
encontrar algian hombre Ngébe (guaymi) que desconociera el uso del dinero — aunque si era
posible que sucediera entre las mujeres-, en contraposicion a las investigaciones de su
predecesor Johnson, quien, en 1931, sefialaba que habia encontrado muchos hombres
“guaymies” que no lo comprendian, sirve para inferir que la sociedad Ngibe empezaba la
convivencia en dos mundos paralelos: el tradicional, basado en el intercambio familiar o
comunitario, y el occidental con un sistema capitalista local, al cual no estaban integrados en
su totalidad, lo que dio lugar a que su participacion fuera en el nivel mas bajo, sufriendo el
desprecio hacia su cultura por los no indigenas, viviendo la usurpacion de sus territorios, y
sintiendo la indiferencia por parte del gobierno nacional al momento de hacerle justicia.

Este periodo podria considerarse como uno de aprendizaje para el grupo Ngébe, para
sus posteriores demandas al gobierno central, para la aprobacion, principalmente, de su
comarca como un territorio propio a su cultura. Y es que, a pesar del sefialamiento anterior,
en el periodo de 1940 a 1968, también se dieron los primeros intentos por parte del Estado
panamefio de institucionalizar el indigenismo, entendido como el reconocimiento, la
valorizacién y la proteccion de las culturas indigenas. Estas ideas iniciaron en Panama con
su participacion y reconocimiento de lo dispuesto en el Congreso de Patzcuaro de 1940, que
mas tarde llevaria a la promulgacion de la ley en 1952 que creaba el Departamento de
Estudios Indigenas como dependencia del Ministerio de Gobierno y Justicia, y del Instituto
Nacional Indigenista y de Antropologia Social como una dependencia del Ministerio de
Educacion. En 1958, el primero desaparecidé y solo permanecié el Instituto Nacional
Indigenista y de Antropologia Social como la tnica institucion encargada en la materia
indigenista, aunque ahora bajo dependencia del Ministerio de Gobierno y Justicia, situacion
criticada por la posibilidad de que los asuntos indigenas fueran tratados como asuntos
policiacos. Esto agravado por ocurrir en momentos de la Guerra Fria, cuando alguna

demanda por tierra colectiva podia ser acusada de comunismo.

31



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

Uno de los eventos significativos ocurridos entre estos anos fue la celebracion del

Congreso Indigenista de Panama en 1956, que en el caso del grupo Ngibe, hizo evidente sus
demandas por la instauracion de una comarca propia, su llamado a la intervencion del Estado
ante la explotacion laboral que hacia la compania bananera y sus demandas por una mayor
justicia social.

A pesar de lo anterior, sus demandas siguieron siendo ignoradas, y luego de la huelga
bananera de 1960, surge el movimiento Mama Tatda, considerado como religioso y politico,
que busco una autonomia frente a la cultura occidental, representada primero por la “latina”,
que inicid en los primeros contactos con los colonizadores espafioles en el siglo X VI, pero
que se acentua en el siglo XIX, cuando en palabras de Sinclair, la fuente principal de
alimentos de la ciudad de Panamé se extendio de las provincias centrales a Chiriqui,
apareciendo fincas que absorbieron su mano de obra o los hicieron desplazarse fuera de sus
territorios. La cultura estadounidense fue la otra representante de la cultura occidental o no-
Ngibe, que desde inicios del siglo XX, los incorpor¢ al sistema capitalista como obreros en
los enclaves estadounidenses bananeros de la United Fruit Company (UFCO) en las
provincias de Bocas del Toro y Chiriqui.

Su lider fue Delia Bejerano de Atencio quien entraba en el grupo de las mujeres Ngébes
que conocia el mundo externo al Ngédbe, al haber participado con su esposo en la huelga
bananera de 1960. Como dirigente inici6 la religion Mama Tatda en septiembre de 1961 o
1962, que fue un sincretismo de creencias cristianas y el animismo Ngédbe, situacion
comprensible ya que la actividad bananera demanda la permanencia de sus trabajadores en
el area de trabajo durante todo el ano, que dio lugar al surgimiento de una hibridez en su
vision del mundo, aun cuando la convivencia tuviera caracteristicas negativas, como la
segregacion y la discriminacion entre grupos étnicos y de clase.

Sin embargo, en esta religion se pueden encontrar aspectos politicos e ideologicos que
llamaban a la transformacion de su sociedad, al plantear una reivindicacion del pueblo Ngébe
ante la explotacion del mundo foraneo, por lo que puede ser visto como una revolucion que
buscaba elevar la autoestima de su pueblo. Asi se pronuncié en contra de practicas
tradicionales, incluso religiosas, y su suplantacion por nuevas que buscaban el progreso, al
tomar elementos aprendidos en las bananeras y que debian ser emulados. En este sentido,

Sinclair (1987) interpreta que el movimiento “permitid la unificacion de las diversas unidades

32



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

en conflicto hasta entonces, pues en esta sociedad sin estado no existia una unidad global, ni

instituciones politicas centralizadas que hubieran permitido oponerse eficazmente al invasor
(...). Su “poder y autoridad” fue aceptado como resultado de una “esfera superior: la del
sobrenatural” (Sinclair, 1987, pp. 94-95).

No obstante, Gjording (1991) explica que, al haberse constituido en un movimiento
apocaliptico, con su muerte, el movimiento disminuy6 tan rapido como surgio, regresando
nuevamente a los patrones predominantes de autonomia por parentesco. A pesar de esto,
reconoce que aunque el movimiento tuviera una corta duracion, fue una respuesta en contra
del poder politico y econdmico, en donde participaron antiguos obreros de los enclaves
bananeros, en donde eran explotados al asignarseles las labores mas riesgosas que daban
lugar al padecimiento de enfermedades que transmitian al regresar a sus tierras.

Es asi como el movimiento surgié como respuesta para la conformacion de su propio
mundo, uno nuevo formado por el sincretismo de los dos mundos a los que estaban
confrontados. Por esta razon, el surgimiento del movimiento Mama Tatda es explicado por
Bourgois (1994) como consono con la realidad vivida por el grupo Ngibe, llegando a
compararlo a otros movimientos ocurridos con anterioridad a nivel mundial, como el de los
indigenas estadounidenses entre 1870 y 1910, los cultos de Melanesia, y el movimiento de

los afroamericanos en la década de 1920:

(...) estos grandes altibajos de un culto religioso tan radical deben ser
entendidos en el contexto de la opresion conjugada etnia/clase que pesan sobre
los guaymies. Es la naturaleza dual de la opresion guaymi, y mas
especificamente la dimension del racismo internalizado, lo que hace posible un
fenomeno tan explosivo. Una inversidon maniquea tiene lugar cuando el
autodesprecio se convierte en autoadulacion; la deferencia a la cultura

dominante se convierte en rechazo militante de lo no tradicional (...) (217).

Si bien Gjording menciona que el movimiento como religioso se desintegré con la
muerte de Mama-chi y fuese descartado como peligroso por las autoridades, también explica
que fue guardado en la memoria como subversivo por las frecuentes reuniones de Mama-chi,
cerradas a foraneos, al asociarlo con el movimiento que inici6 la demanda de los Ngdbes a

favor de su comarca, motivando a que, todavia en 1969 y 1970, sus lideres fueran arrestados

33



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

acusados de comunistas. Aunque en la década de 1970 se reconoci6 una negociacion a favor

de la creacion de la comarca, formandose comisiones para alcanzarla, no se logré ningin

acuerdo, sobre todo después de la muerte del general Omar Torrijos, en 1981.

Metodologia y procedimientos

La presente investigacion se fundamenta en una metodologia integral que combina la
revision bibliografica y documental con un enfoque hermenéutico. Esto permite una
interpretacion profunda y critica de los datos historicos. A continuacion, se detallan las
fuentes y etapas del proceso metodologico.

1. Literatura Especializada: libros y articulos cientificos y estudios relevantes.

2. Memoria del Congreso Indigenista Panameno de 1956 que muestra el debate sobre el
progreso del indigenismo en Panama, el sentir de los Ngédbes y las posiciones de las
instituciones del gobierno nacional y la compafiia bananera UFCO.

3. Leyes promulgadas por la reptiblica que complementan una vision sobre las medidas
tomadas por el Estado para responder a las demandas indigenas en Panama.

El enfoque hermenéutico se aplica para interpretar los datos histéricos de manera
critica, desentrafiando significaciones implicitas y contextos culturales. Este enfoque permite
comprender como las creencias y experiencias de los Ngébes han influido en la construccion
de la historia de Panama. Ademas, se llevara a cabo un analisis sobre el desenlace del

movimiento Mama-Tatda, con repercusiones en el presente.

El grupo Ngibe y su relacion con el mundo occidental en el presente.

En la actualidad, el pueblo Ngébe es el grupo mayoritario de la poblacion indigena en
Panamad, que forma el 17% de la poblacion panamefia. En las tltimas décadas ha sido el
grupo indigena mas beligerante ante acciones del gobierno central que han podido afectar su
comarca. Incluso, como miembros del sindicato de las bananeras, han participado en contra
de acciones negativas a los intereses de los trabajadores a nivel nacional (Roquebert, 2019).

Con la aprobacion de su comarca, en 1997, el Estado delimito las tierras que son
propiedad colectiva de los pueblos Ngibe y Buglé, y reconocié que las tierras tienen el
“objeto de lograr el bienestar cultural, econémico y social de su poblacion”. Sin embargo,

esta vision ha perdido este objetivo cuando lejos de hacer prosperar el nivel econdmico del

34



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

grupo, lo mantiene en el olvido. Un informe del Banco Mundial muestra que la pobreza

multidimensional — (1) educacion, (2) vivienda sin servicios basico o internet, (3) ambiente,
entorno y saneamiento, (4) trabajo y (5) salud - en la Comarca Ngédbe-Buglé es del 81.1%,
mientras que en las provincias vecinas es del 9.6% en Chiriqui, del 12.6 en Veraguas, y 38.9%
en Bocas del Toro (Mapa de informacion econémica de la Republica de Panama). Visto asi,
seria valido preguntarse si, en lugar de cumplir el ideario de ser un territorio para el desarrollo
y conservacion de la cultura de la comunidad Ngébe, sigue siendo un enclave de pobreza, en
donde se encuentra recurso humano econdémico, al servicio de los centros agropecuarios
cercanos, altamente productivos, a donde regresan en el caso de no cumplir con el
lineamiento impuesto por el orden capitalista. Sin embargo, a diferencia de los tiempos del
movimiento Mama Tatda, el logro de la aprobacion de su comarca muestra que el servicio
como enclave de reclusion, no es tolerado en su totalidad, al existir miembros mejor
preparados para enfrentar una nueva realidad en el sistema politico y econdmico panamefio.

Siguiendo esta linea, se debe mencionar que Herrera (2012) sefiala que, a pesar de que
desde la década de 1990, la aprobacion de las comarcas indigenas por el Estado panamefio
pudo generar una percepcion favorable, contrapone que también los partidos politicos y los
grupos empresariales han mostrado resistencia a estas propuestas territoriales, sobre todo por
las politicas neoliberales que hacen que sus tierras marginales, sean una fuente de ingreso
por los recursos naturales que pueden explotarse en ellos, como los minerales, hidricos y
turisticos, entre otros.

Ante la contradiccion mostrada — cesion de tierras comunitarias para la integracion y
desarrollo cultural de los grupos indigenas, frente a los intereses econémicos de la élite
gobernante -, Herrera explica que las mismas se pueden entender como una estrategia en
donde el Estado busca neutralizar las demandas sociales, concediendo espacios territoriales,
mientras se fortalecen sus estructuras de control politico y social.

Por otro lado, un informe del Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo
(2025) indica que el nivel de pobreza en la Comarca alcanza una tasa de 78.2%, y sefiala que
la proporcion es alarmante en comparacion con otros grupos étnicos de Panama. Sin
embargo, también llama la atencién a que “desde los pueblos indigenas, la pobreza no puede
entenderse inicamente en términos econdmicos o de carencia en el acceso a servicio. Se trata

de un concepto que debe incluir la dimension espiritual, cultural y territorial. Desde esta

35



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

cosmovision, perder el vinculo con la tierra, la lengua o la comunidad puede ser mas grave

que no tener una cuenta bancaria”.

Con lo anterior, se puede inferir que en la integracion del grupo Ngébe al mundo
occidental ha existido una diferenciacién de concepciones, que puede explicar desde el
presente, el éxito del movimiento Mama Tatda como una religion que exaltaba sus valores,
unidos a un sentimiento de pertenencia a su tierra, siendo posible alcanzar el desarrollo de su
cultura con autonomia al mundo exterior, sobre todo en un momento en que fueron
expulsados de una tierra que no consideraban propia a su mundo, sino en donde eran
menospreciados. Asi, con el regreso a sus tierras, se buscd también disminuir la relevancia
del sistema econdomico que considera la riqueza material como esencial, y de la cual eran
excluidos, para reintentar una nueva sociedad basada en sus propios valores.

Teniendo esto presente se puede explicar la desconfianza que muestra el grupo Ngébe
hacia el mundo occidental en la actualidad, cuando comprendiendo el sistema politico y
econdomico después de varias décadas de participar en ¢él, se muestran contrarios a la
explotacion del recurso cuprifero en Cerro Colorado, uno de los mayores en América Latina,
y el hidrico de Barro Blanco, y que si bien podria beneficiar su desarrollo social, otros
proyectos nacionales como el de Minera Panama en Donoso,! los pone en estado de alerta,
al poder significar la concesion de sus tierras a intereses foraneos, tanto los nacionales de la

¢lite gobernante, como los internacionales de las compaiiias transnacionales.

El impacto de los mundos tradicional y occidental en la sociedad Ngiibe.

Al referirnos al mundo occidental desde el punto de vista del grupo Ngébe, se hace
referencia a aquel formado por las sociedades “latinas”, con quienes los Ngibes habian tenido
contacto desde la Colonia, y a los enclaves bananeros, que llegaron al pais a finales del siglo
XIX, que formaron dentro de estos una sociedad centralizada en torno a la compaiiia, siendo
ellos, junto a los grupos latinos y afrodescendientes, miembros de la masa de trabajador, solo
que por el desconocimiento del sistema capitalista y de los derechos laborales alcanzados

hasta el momento, aceptaron trabajos y condiciones de vida que los otros dos grupos no

! La actividad minera en Donoso ha sido motivo de conflictos por la renovacion del contrato con la empresa
canadiense First Quantum Minerals, que fue declarado inconstitucional por la Corte Suprema de Justicia,
provoco protestas y cierre de calle, y en la actualidad tiene un matiz politico a un nivel nacional cuando el
gobierno considera su reapertura, mientras a un nivel internacional estd pendiente una demanda en contra del
Estado panamefio por la compaiiia debido al cierre de la mina.

36



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

toleraban.

Frente al grupo latino, la observacion realizada por el obispo de David en 1969 sirve
para comprender la mala distribucion de las tierras que podia causar en sus palabras “acciones
nefastas” posteriores, al sefialar que en el Chiriqui occidental (Boquete, Bugaba, Alanje y
Barti) existian pequefios propietarios, mientras que en los distritos del oriente chiricano (San
Lorenzo, Remedios, San Félix y Tol¢) existian agricultores pobres que vivian en condiciones
infrahumanas, sin tierras donde trabajar, concluyendo que se debia entregar el minimo de
condiciones para que vivieran con dignidad, y no encontraran elemento para un ambiente
desfavorable. Se debe mencionar que parte de las tierras del oriente chiricano fueron tomadas
para la creacion de la Comarca Ngibe-Buglé, al ser habitadas por estos dos grupos.

Con relacion a esto, Sinclair (1988) también hace referencia a la desventaja que tenian
los Ngébes frente al grupo “latino” cuando en la actividad ganadera, el altimo necesitaba dos
hectareas por animal, mientras que los Ngibe necesitaban de cuatro a ocho hectareas por
animal. Por otro lado, si Sinclair sefiala que el problema estaba en la calidad del suelo, previo
al movimiento religioso, en el Congreso General Indigenista de 1956, el Inspector General
de la Comarca del Tabasard, el delegado Antinori, explicaba que, aunque la regioén del
Tabasara contard con buenos pastos y tuviera buen clima, la raza bovina era pobre y se hacia
necesario el cruce con buenos sementales para mejorar el ganado, peticiones que no eran
atendidas por el gobierno central.

Es decir, tres elementos se conjugaban en la zona habitada tradicionalmente por los
Ngébes en su contra: la falta de tierras propias para una mejor forma de vida, una calidad del
suelo por debajo a la perteneciente a los “latinos” — la discrepancia en las opiniones de
Sinclair y el inspector general de la Comarca se puede explicar en que en las alturas la tierra
es rocosa, mientras que en las tierras bajas podian encontrarse sabanas y valles - y la mala
calidad de la raza bovina que poseian.

Con respecto a la relacion que tenian los Ngébes con la empresa bananera, Caldentley
Albert, P. y P. Caldentley Del Pozo (1993) explican como durante la primera parte del siglo
XX, la UFCO mantuvo un monopolio de la produccion y exportacion bananera de Costa
Rica, Panamé y Guatemala, mientras control6 el 73% de la hondurefia, aunque previamente
los campesinos se dedicaban a la siembra y cosecha del banano, que era vendido a los

comerciantes extranjeros. No fue sino hasta a inicios del siglo XX, en que la zona ocupada

37



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

hoy por las provincias de Chiriqui y Bocas del Toro, cuando los Ngdbe se integraron al

sistema capitalista global con la compatfiia bananera transnacional.

Si Young senala que en 1930 algunos Ngébes desconocian el uso del dinero, mientras
que en 1960 los varones lo conocian, Bourgois hace la diferenciacion entre los “guaymies”
de Bocas del Toro, que eran todavia monolingiies, analfabetos y con poca experiencia con
los grupos no-indigenas, mientras que los de Chiriqui y Veraguas tenian mayor acceso a
comercializar sus productos agricolas, pero si confirma la situacion de competencia por
tierras con los no-indigenas, viéndose forzados a realizar trabajo asalariado en fincas
agropecuarias. Con respecto a su mayor incorporacion en estas dos provincias y su
vinculacién con la UFCO esta que, si bien esta entrd por el lado caribefio panamefio y
costarricense, en las vertientes de los rios Cricamola y Sixaola, la enfermedad de Panama
afectod a las plantaciones, por lo que la compania traslado sus operaciones a Armuelles.

Mientras que estas fincas propiedades de los latinos, eran productoras de café, azicar
y arroz, en donde podian alternar su modo de vida tradicional y el occidental, permitiéndoles
regresar a sus tierras para los periodos de cosecha, fue en los enclaves bananeros donde
tuvieron una mayor inmersion en el sistema capitalista, el mundo de los Otros, cuando a partir
de la segunda guerra mundial, se combinaron la necesidad de los Ngébes de tener dinero para
la adquisicion de articulos necesarios, como utensilios de cocina o telas para la vestimenta,
y la necesidad de la UFCO de remplazar su fuerza laboral tradicional porque la cantidad de
afrodescendientes y latinos emigraron a las ciudades de Panama y Colon por los puestos de
trabajo con mejor remuneracion econdmica durante la guerra, y por esto, la compaifiia
bananera inici6 la contratacion directa de los Ngdbes, debido también al alce de la demanda
en la produccion de abacé por el ejército estadounidense.

Sin embargo, la entrada de la actividad bananera también afectd la misma sociedad
Ngébe en su interior. Bourgois explica que los habitantes en la costa caribefa tuvieron
contacto con la compatfiia bananera antes de establecerse como enclaves propiamente, por lo
que los miembros Ngébes que inicialmente tuvieron contacto con los extranjeros tuvieron
oportunidad de aprender la comercializacion del banano directamente con esta y los
compradores privados y, algunos con mayor éxito, lograron comprar propiedades para su
propia produccion, o se volvieron pescadores para comerciar sus productos haciendo uso del

dinero. Otros tuvieron contacto con los grupos afrocaribefios y latinos, formando un nuevo

38



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

grupo diferenciado, que hablaba los tres idiomas, y que eran tratados de manera diferente,

convirtiéndose incluso en intermediarios en la contratacion de los nuevos grupos que luego
provendrian de rio arriba, incluso sintiéndose superiores a los recién llegado.

En la sociedad formada dentro del enclave bananero, la compaiiia haria uso de la
diferenciacion de los grupos étnicos de sus trabajadores para promover la division. Si la
contratacion de los Ngdbes estuvo dirigida a realizar las faenas mas peligrosas, en donde la
utilizacioén de sustancias con quimicos nocivos a la salud provocaba enfermedades como la
tuberculosis o la ceguera, en un primer momento, la segregacion étnica también estaria
presente en otros tipos de trabajos asignados a los Ngébes, como la realizacion de trabajos
que implicaban una exposicion prolongada al sol y lluvia, como la limpieza de la maleza o
el mantenimiento de los rieles del ferrocarril. Bourgois también refiere la explotacion que
hicieron los miembros del grupo latino y afrodescendiente hacia el grupo Ngibe, al
subcontratarlos para faenas y no ofrecerles una justa remuneracion.

Los no-indigenas intimidaban a los guaymies monolingiies y analfabetos, quienes no
tenian conciencia del valor de su trabajo en el mercado. Durante el decenio de los
cuarenta fue una practica comun de los latinos y los trabajadores negros, firmar un
contrato con la UFCO para limpiar o cosechar un determinado lote de cacao o abaca,
s0lo que en lugar de llevar a cabo la labor fisica ellos mismos, contrataban a

inmigrantes guaymies recién llegados por una suma irrisoria. (Bourgois, 1994, p. 169)

El desconocimiento a sus derechos incidiria en que no exigieran los beneficios que
otros grupos recibian, como lo era la oportunidad de habitar complejos mas salubres a
aquellos de las zonas en donde eran asignados, agravado por el choque cultural cuando eran
vistos como de superior calidad a aquellos propios en su tierra, al poseer servicios como
electricidad, agua potable o una vivienda amplia. Un informe presentado en 1956 por el
delegado-Jefe de Tabasara, miembro nombrado por el gobierno como intermediario de estos,
describe que,

En lo que respecta a las condiciones de vivienda de los trabajadores
indigenas de la referida Compaiiia, éstas son de lo mas irrisorias. A los
indigenas se les asigna, para vivir, unos barracones de madera, en su mayoria
viejos y desaseados. Ahi, en malsana promiscuidad, viven cientos de ellos,

sin tener facilidades de ninguna clase, asi como tampoco mobiliario alguno.

39



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

El modo de vida al que estaban sujetos en las bananeras, explotados y segregados por

la administracion y por los compafieros de trabajo de otros grupos étnicos, explica el éxito
del movimiento Mama Tatda, al servir como una valvula de escape en donde se protestaria
abiertamente en contra del mundo occidental.
“(...) Ellos no perciben su opresion solamente en la esfera econdomica de la
organizacion del trabajo, sino como indigenas que sufren el abuso de los
latinos y negros racistas. EI resentimiento guaymi es, en consecuencia,
canalizado dentro de un antagonismo étnico, y no desde una percepcion de
clase o inclusive hacia una toma de conciencia de un interés econdomico
propio. La mayoria de los guaymies perciben el racismo y a los no indigenas

como la raiz de sus problemas en la plantacion.” (Bourgois, 1994, p. 196)

Finalmente, otro de los grupos que explotaban econémicamente a los Ngibes — y que
serian criticados y combatidos por la Mama-chi, ordenandosele a los Ngébes a apartarse de
ellos — eran los comerciantes locales, que no tenian relacion con las bananeras, pero que los
estafaban al cobrarles mas por los productos que en un inicio podian considerarse como de
lujo, pero que al momento del movimiento eran necesarios como jabon, articulos de cocina

y telas para su vestimenta, siendo engafiados con el precio para obtenerlos.

Relacion del Estado panameiio y el grupo Ngibe previo al movimiento Mama Tatda
Dos factores pueden ser vistos al estudiar el tiempo previo al movimiento Mama Tatda:
el desarrollo del pueblo Ngébe en la sociedad panamefa y la relacion del Estado panamefio
con el grupo, teniendo al movimiento indigenista desarrollado a un nivel regional, como una
referencia a ser seguida. Para visualizar el desarrollo de ambos factores es posible utilizar
tres eventos: la creacion del Instituto Nacional Indigenista y de Antropologia Social en 1952,
la celebracion del Congreso Indigenista de Panamé en 1956 y la Huelga Bananera de 1960.
En el punto anterior se sefiald como era posible situar la entrada formal del grupo
Ngibe en el mundo occidental en la década de 1940, cuando se integré al sistema econdmico
capitalista en las fincas bananeras, con funciones de nivel bajo, pero que debido a su lento
accionar participaria en la huelga de 1960, que fue exitosa en un primer momento en razon
al convenio alcanzado entre el sindicato y la compaiiia, pero que su incumplimiento fue la

causa inmediata del movimiento Mama Tatda. Este periodo de veinte afios podria

40



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

considerarse como uno de aprendizaje por el grupo Ngibe para sus posteriores demandas al

gobierno central, sobre todo en la creacion de su comarca.

Siguiendo la linea de la relacion de los Ngibes y la sociedad latina se encuentra lo
expresado por sus miembros en el Congreso Indigenista de 1956, al sefialar que ellos sentian
que se encontraban todavia en un proceso de “civilizarse”, sustentado en que era la primera
vez que asistian a un congreso indigenista panamefio, ademas de sentir que esta era la razén
que movia a los académicos (no-indigenas) a inclinarse a favor de los gunas, que tenian una
trayectoria de contacto mas exitosa con el mundo occidental, fueran latinoamericanos,
estadounidenses y europeos.’

Por parte del Estado panamefio también ocurria un proceso de cambio frente al
problema de reconocer un pais con otras culturas diferentes a la hispana, cuando se reanuda
la politica propuesta a inicios de la década de 1940 de institucionalizar el indigenismo en el
pais, sobre todo cuando la Constitucion de 1946 reserva un capitulo a las “Colectividades
Campesinas e Indigenas”. Asi, en 1952 se crearon la Comarca de Tabasara y el Instituto
Nacional Indigenista y de Antropologia Social.> Mientras que este seria reformado en 1958,
la Comarca quedaria simplemente definida como las regiones ocupadas al momento por los
grupos principales de la tribu “guaymi” en las provincias de Veraguas y Chiriqui, sin
realizarse ninguna definicion geogréafica. Este vacio juridico no seria resuelto hasta 1997
cuando se cre6 la Comarca Ngébe-Buglé, siendo un asunto conflictivo entre el Estado
panamefio y el grupo Ngibe y Buglé¢ hasta entonces - dos generaciones después del
movimiento Mama Tatda — cuando ambos grupos estaban mejor integrados a la politica
nacional.

A pesar de esto, la explicacion brindada por Herrera sobre la particularidad de que,
en Panamd, la concepcion politica del indigenismo, a pesar de tener dentro de sus
caracteristicas la posesion de tierras por los indigenas, yuxtapone la vision de “reservas”

estadounidense, percibidas como un area aislada del Estado, con pobreza dentro de ella, y el

2 Hay que sefialar que los Gunas tuvieron una conexion con el mundo occidental desde el periodo colonial,
cuando intercambiaban armas con los ingleses para combatir a los espafioles, que explica su fortaleza a
enfrentarse al gobierno central cuando a inicios de la republica protagonizaron la Revolucion Dule, en 1925,
frente a la amenaza a intervenir en su cultura y que también explica la participacion de su lider Rubén Pérez
Kantule en congresos indigenistas internacionales. Por su lado, la respuesta de los Ngébe ante la entrada de los
espafioles fue su movilizacion a tierras fuera del alcance de estos.

3 La Ley 18 del 14 de febrero de 1952 creaba la Comarca de San Blas, la Comarca del Bayano y el Darién, la
Comarca del Tabasara y la Comarca de Bocas del Toro.

41



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

“resguardo” colombiano, que siguiendo el modelo colonial, tenia una institucionalizacion de

la propiedad comun para la salvaguarda del territorio y la cultura. La conjugacion de estas
percepciones tendria efecto en los intereses de grupos al enfrentarse la posesion de las tierras
baldias del Estado y aquellas ocupadas por los indigenas que, al no ser propiedades
registradas, podian ser concesionadas a grupos no-indigenas, llegando a ser luego propiedad
de terratenientes, tal como sucedio con la Reforma Agraria en 1963.

Sin embargo, se debe mencionar el cambio de vision, al menos, por parte del Estado
hacia lo que debian ser las comarcas o reservas indigenas, en cuanto a la asimilacion o
integracion cultural en el plano legal. Es asi como en 1952, el Estado dando cumplimiento a
la Constitucion, procederia a crear “organizaciones catolicas a fin de coadyuvar a las tribus
indigenas a la civilizacion” (Articulo 5, punto e), pero en la nueva ley de 1958 no se incluye
este compromiso. En un plano académico, al tratarse la relacion de las iglesias Catdlica y
Protestante — que influyeron en el movimiento Mama Tatda y que seguian una tradicion
hispana o anglosajona — y el grupo Ngibe, como vinculo de estos con el mundo exterior,
resalta la controversia que caus6 una nota del obispo de David, leida en el Congreso
Indigenista de 1956, por la que se disculpaba por su ausencia, debido a la invitacion tardia
que se le hizo, resaltando “la presentacion protestante y elementos de extrema izquierda.”
Esto fue refutado por los organizadores, aduciendo que fueron invitados todos los sectores
interesados en el problema indigenista.

Con relacion a esto, Bourgois explica la presencia de la Iglesia Metodista como
mediadora entre la UFCO y la comunidad indigena, sobre todo al momento de que les
permitiera regresar a sus tierras en los meses de noviembre y diciembre, para cumplir los
ritmos de los ciclos de la siembra y la cosecha en la economia de subsistencia, aunque el
pastor reconocia que las instituciones politicas “guaymies” no eran capaces de adaptarse al
desarreglo causado a la bananera debido a la emigracion de su mano de obra, a la vez que
manifestaba su interés en educar y preocuparse en cambiar sus habitos de sobriedad,
disciplina, obediencia, ademas de inculcarles el anticomunismo.

Otro de los temas de friccion de los Ngébes y el Estado era su representacion en este.
Asi se tiene que, en 1952, se creo la figura de Intendente de comarca, funcionario dependiente
del Ministerio de Gobierno y Justicia, encargado de la comunicacion con las otras

dependencias relativos a educacion, salud y gobernanza propia. Sin embargo, la misma ley

42



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

que lo creaba establecia la dificultad para la postulacion a la mayoria de los miembros del

grupo Ngibe, cuando establecia como requisito para ocupar el puesto el poseer titulo de
maestro de ensefianza primaria o de bachiller, o haber demostrado tener conocimiento sobre
problemas que se relacionan con la vida indigena.

En el Congreso Indigenista se planted que la figura del Intendente debia estar bajo
alguna institucion de orden social y no como dependencia del Ministerio de Gobierno y
Justicia, que lo convertiria en una figura policiaca. Hay que sefialar que en el Congreso se
discutié que no existia alguna instituciéon como la planteada, por lo que debia ser creada. En
relacion con esto, el presidente del grupo “Guaymi” manifesto el sentimiento de ser utilizados
solo para fines politicos y, por esta razéon, nuevamente hace referencia a su anuencia a
“civilizarse”, para no seguir siendo siervos de nadie. Sin embargo, en el mismo congreso
también se expuso el manifiesto del Comité de Accion Provincial India (API) que llamaba a
la unidad de la comunidad indigena para alcanzar el progreso, la seguridad y el bienestar, y
exigia la representatividad de la poblacion Ngébe en el gobierno, al manifestar su aspiracion
a lograr la eleccién de un “indio” en la Asamblea Legislativa, el reconocimiento de la
Intendencia de Urracd y el nombramiento de un Gobernador e Intendente “indio”. Sin
embargo, la participacion ciudadana activa del pueblo Ngébe en la vida politica del pais no
se daria sino una década de 1970, cuando esta generacion de jovenes trabajaria con un
gobierno de régimen autoritario, pero populista, que inaugurd una democracia racial, que
“manejo un discurso solidario a los oidos de las grandes mayorias olvidadas — campesinos,
indigenas, obreros, afropanamefios”, y conform6 un gobierno sin importar el origen étnico o
de clase (Pizzurno, 2011, pp. 243-244).

Con la relacion a los miembros del grupo incorporados al trabajo en las bananeras,
estaba el reclamo al gobierno por apoyar los intereses de esta. Uno de los presentados por la
API fue las medidas tomadas en su contra en las huelgas de 1952 y 1953. Por otro lado,
Bourgois hace referencia al puesto de los “inspectores” contratados por la UFCO, que tenian
como funcion el hacer “promesas inescrupulosas” para que los jovenes abandonaran las
montafias hacia las plantaciones, abandonando luego a los “(...) “inmigrantes monolingiies,
descalzos y harapientos, en el puerto de Almirante, sin dinero, comida y ni un lugar donde

dormir. A veces no habia inmediatamente trabajo disponible. No sorprende, pues que el jefe

43



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

de relaciones indigenas (¢l mismo un indigena) pronto se ganara el odio de sus hermanos.

(...)” (Bourgois, 1994, p. 174).

Es posible encontrar en los debates sostenidos en el Congreso Indigenista, una vision
por parte de los miembros no-Ngébe, de que aquellos indigenas que reclamaban por los
derechos de su grupo eran subversivos, cuando el alcalde de Tolé acus6 al Congreso de tener
dentro de sus miembros organizadores a uno de estos. Ante esto se alegd en contra de esta
acusacion, sosteniendo la discriminacion que sufria un miembro de su etnia que tenia
inicialmente la funcién de “comisionista” en la compafiia — que refleja la mencionada por
Bourgois de “inspectores” de la UFCO -, pero a quien se le habia impedido la entrada al
distrito de Bart, a no ser que tuviera salvoconducto, al ser considerado subversivo en contra
de la United Fruit Company o la Chiriqui Land Company. Asi se leyo una carta que se puede
interpretar como la concientizacion de un miembro del grupo Ngébe, que conocid el sistema
y demandaba justicia a cambio,

(...) Cuando fui al exterior me dieron la consigna de que el hombre
después de tres meses de trabajo, si no se sentia conforme, le daban el pasaje de
regreso, como le daban el de venida, para poder traerlo aqui. Si ese hombre, de
acuerdo con los compromisos contraidos y adquiridos por mi conducto no se
sentia satisfecho con el sueldo que se le pagaria diariamente, so6lo bastaba que
trabajara tres meses, (...)

Todas estas cosas no fueron cumplidas. Se falt6 al cumplimiento de la
palabra; se venci6 el término de seis meses, no de tres; de un afio y la situacioén
era peor cada dia y asi sucesivamente. Logico es que estos cientos y millares de
hombres que vinieron a verme a mi me responsabilizaban de la situacion, como
si yo fuera el culpable y el obligado a hacer cumplir aquellas cosas, cuando yo
era un simple infeliz trabajador lo mismo que ellos.

En vista de esa situacion y acusado hasta por mi propia conciencia, al ver
que no era posible que la Compaiiia cumpliera lo prometido, tuvimos que recurrir
a la huelga y entonces la compafiia considerd que yo era elemento subversivo,
peligroso y que estaba en contra de los intereses de ella y que habia que sacarme
de la finca, del distrito, del puerto y hubo que sacarme hasta de la Provincia. Sin

embargo, algun tiempo después regresé con la mayor cautela. Logré organizar

44



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

y una vez que nos consideramos organizados, tres mil y pico de hombres

volvimos a demandar a la Compaiia para que se portara en una forma mas
ecuanime, mas humana y mas equitativa con esos infelices.

Demandabamos servicios médicos; demanddbamos que se nos hicieran
campamentos, que entonces no los habia, y una serie de cosas que no teniamos.
Nuevamente la empresa arremetio contra mi porque consideraba que era el inico
responsable de eso y llego al extremo no solo de privarme de la libertad, sino de
llevarme de un lugar a otro y a otro, amarrado, y un oficial de la Policia - hoy
Guardia Nacional - estando yo amarrado se permitié golpearme con el tolete.”

(Memoria del Congreso Indigenista Panamefio).

Finalmente es necesario abordar el tema de la pobreza en la comunidad Ngibe y el
reclamo de no ser asistido por el gobierno. En el manifiesto del API demandando una mayor
participacion en las decisiones, se declaraba que “La Historia ensefia que desde la conquista
a esta parte ha habido siempre indiferencia hacia nuestros problemas por parte de los
gobernantes no indios. Asi, se nos ha mantenido en la miseria, en el abandono y en la
indigencia durante siglos. No ha habido aprecio ni consideracion para nosotros.”

En el area de educacion, se ha visto que el grupo se sentia “incivilizado” e incluso en
desventaja en relacion con el grupo Guna. En una nota enviada al Congreso Indigenista, el
delegado-jefe de la Comarca del Tabasara hacia un llamado a las autoridades nacionales
explicando que se habian construido dos locales escolares y otro estaba en vias de
construccion, pero con material y mano de obra de los propios indigenas, haciendo un
llamado al gobierno para que brindara capacitacion al indigena en materia de agricultura,
ganaderia y artes manuales. En el tema agropecuario, se debe recordar lo arriba sefialado de
que las mejores tierras para esta actividad eran las ocupadas por los grupos no-indigenas, a
lo que Sinclair (1988) adiciona que un afio antes, en 1955, la cria fue diezmada por la
enfermedad. Ademas, esto significo que se perdia uno de los vinculos que unia al grupo
Ngibe con su mundo exterior. Siendo el trabajo en las bananeras el otro, su despido masivo
después de la huelga de 1960 propulso6 el aislamiento que promulgaba el movimiento Mama
Tatda.

En el 4rea de la salud, el gobierno se comprometié en 1952 a crear una Unidad

Sanitaria Movil en el sitio elegido como asiento de las autoridades administrativas de la

45



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

comarca. Sin embargo, arriba se ha mencionado que una epidemia de sarampion fue

desatendida por el gobierno central, por lo que en el Congreso Indigenista se solicitaba a “las
autoridades de sanidad, para que ellas corten o por lo menos traten de amortiguar la
propagacion de esa enfermedad.” También se llamaba la atencion que, debido a la
mentalidad mercantilista de la UFCO, unido al modo de ser del indigena (su dejadez y poca
preocupacion por el manana), ocurria la exposicion a sustancias toxicas para combatir la
enfermedad del banano, llamada Sigatoka, que debilitaba los pulmones, por lo que habia un
alto indice de enfermos de tuberculosis, que al regresar a sus tierras facilitaba la

contaminacion a la poblacion.

Sindicalismo, l1a huelga bananera de 1960 y el nacimiento de Mama Tatda

Bourgois explica como en la década de 1950 hubo huelgas en las bananeras que
fueron fuertemente reprimidas por la UFCO. Estas huelgas fueron dirigidas por latinos y no
atrajeron a los Ngébes, quienes intentaron organizarse independientemente en la promocion
de sus intereses, sobre todo en sus preocupaciones étnicas y demandas hacia reivindicaciones
economicas. Estos primeros intentos de formar un sindicato independiente fueron reprimidos
por la transnacional con despidos y lanzamientos de las familias de las habitaciones.

La compaiiia bananera puso atencion a cualquier intento de organizacion de los
indigenas, aun cuando no trataran de asuntos laborales o de la vida en la plantacion, sino mas
bien reclamos a favor de sus derechos humanos, politicos y territoriales, al considerarlas
peligrosas al orden establecido en la plantacion. Es asi como, en la década de 1950, “(...)
aunque los trabajadores latinos e indigenas no lograron hacer causa comun, la bananera no
dudo en reprimir indiscriminadamente a ambos grupos cuando trataron de organizarse. La
transnacional desarrolld una sofisticada red de vigilancia que culminaba en una lista negra,
la cual era consultada antes de contratar nuevos trabajadores.” (Bourgois, 1994, p. 209)

La situacion de finales de la década de los cincuenta exploto en 1960 con una huelga
general que dur6 tres semanas.

Durante un breve momento histdrico, los intentos de organizacion sindical de

los trabajadores latinos convergieron con el movimiento de derechos indigenas,
resultando en una explosiva movilizacion. Los guaymies jugaron un rol clave en

la huelga, pues respondieron con mayor militancia y unidad de accion que

46



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

cualquier otro grupo étnico. La huelga desato la energia reprimida, internalizada

y asociada con la opresion ideoldgica, y la fusiond con demandas econdmicas
concretas que compartian con el resto de los trabajadores no indigenas. (...)”
(...) la huelga dio a los guaymies, quienes habian soportado con estoicismo el
prejuicio racial y la explotacion econémica durante muchos afios, un sentido de
autoestima y confianza, hasta el punto de alzarse y afirmar su dignidad y su poder
sobre sus antiguos jefes. Tal es la naturaleza explosiva de un pueblo que sufre la
conjugacion de la explotacion econdmica y la dominacion racial (cf. Fanon,

1961).” (Bourgois, 1994, pp. 210-211)

A pesar de que en un primer momento la compafiia bananera reacciond con medidas
represivas como el despido masivo y la sustitucion de la mano de obra indigena con la
introduccion de innovaciones tecnologicas, debido a la intervencion del gobierno, se acordd
un aumento de treinta y cinco centavos la hora al salario y la celebracion de una eleccion
sindical el 26 de febrero de 1961. Sin embargo, entre noviembre de 1960, cuando se firmo
el acuerdo, y la eleccion en febrero, la unidad del movimiento sindical se desintegro,
sucumbiendo a la estrategia de la compania que exploto la diferencia étnica de los grupos.
Mientras que los “guaymies” se inscribieron para las elecciones en gran numero, los latinos
y negros se asustaron de perder sus puestos de trabajo, no se inscribieron para votar y se
alejaron de los lideres organizadores de la huelga. En las elecciones vencid un grupo formado
en su mayoria por el latino, que trabajaria a favor de la gerencia, opuestos a cualquiera
inclinacion al comunismo en el sindicato.

Dentro de los enclaves bananeros, la situacion de separacion y discriminacion por
grupos regreso a ser igual a la previa de la huelga, realizando los Ngibes los trabajos menos
favorables, ademas de ocurrir el incumplimiento de parte de la compania y despedirlos en

gran numero, teniendo que regresar a sus tierras.

El movimiento Mama Tatda y la venida del nuevo mundo Ngibe

El comienzo del movimiento de Mama Tatda y su lideresa estan relacionados. Delia
Bejerano de Atencio, mujer que busco la unién de su pueblo al regresar a su tierra después
de las experiencias en la lucha a favor de su pueblo en las bananeras. Si en la huelga

bananera, los Ngébes alcanzaron un sentimiento de autoconfianza, siguiendo con devocion a

47



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

un lider sindical del grupo latino,* Mama-chi llen6 el vacio después de la huelga bananera,

al representar la union de los valores propios del mundo Ngébe y los pensamientos del mundo
exterior no-indigena que los oprimia. Sin el conocimiento de ambos no hubiera sido posible
la creacioén de un nuevo mundo, ansiado con fervor por la comunidad. De ella se conoce que,
“(...) la joven Delia Bejerano de Atencio de 20 afios o Mama Chi (Mama
pequeiia) en oposicion a Mama Kri (Mama grande quien es la Virgen), vivia con
su esposo, jornalero, en la bananera de Chiriqui cuando estallo la huelga mas
importante que se dio en la Compaiia.
Mama Chi vivio estos eventos y ciertamente percibio por lo menos las lecciones
sindicalistas recibidas en la plantacion. (...).
Hecho poco comun en 1960, ella poseia una cédula, hablaba espafiol y estaba
casada segun la ley occidental, lo que implica un contacto aculturativo directo
que podria ser el de una mision religiosa. Estos elementos conforman un
personaje peculiar, pues por otra parte, su condicion de mujer la mantiene

profundamente arraigada a la tradicion” (Sinclair, 1988, pp. 77-78).

Sinclair (1987), utilizando como fuente un discurso pronunciado por Besigo — Mama-
chi -, da como inicio del movimiento el 22 de septiembre de 1962, cuando tuvo la vision de
un hombre y una mujer bajando del cielo, montados en un aparato que parecia una
motocicleta, que identificé como la virgen Maria y Dios, pidiendo una parcela de tierra para
la realizacion de su obra.’ Young (1978) explica que la vision se dio en septiembre de 1961
cuando Mama Chi tuvo una aparicidon de la Virgen Maria y su esposo Jesucristo desde la
profundidad del rio Fonseca, anadiendo otra version, que cuenta que vinieron desde el cielo
en una carreta con un mensaje para el pueblo “guaymi”.

La aceptacion por la profetisa de la vision, asi como su compromiso de revelacion a su

pueblo de la venida de Dios, anima a solicitar la abolicion de los ritos tradicionales como la

4 Bourgois (1994, p. 210) explica que el lider carismatico que dinamizé el apoyo Ngébe durante la huelga,
rayando casi en una fe religiosa, fue Virgilio Schuverer, quien, a pesar de ser latino, diferente a su grupo étnico
— 0 quizas por serlo — logro que sintieran que la huelga se asemejara a una experiencia catartica, que conllevaba
la transformacion de su fuerza laboral complaciente y timida, a uno unificado y politicamente movilizado.

3 La autora explica que el bajar en un aparato parecido a una motocicleta no era de sorprender porque era comun
su utilizacion por los estadounidenses en las bananeras.

48



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

claridad, la balseria y la chicheria, ademas de la busqueda de su salvacion, por medio de la

oracion y el trabajo.

Una sintesis realizada por Sinclair (1988) sobre los puntos propuestos por Mama-chi
muestra que no se limitan al espacio religioso, sino que plantean una revolucion sociocultural,
propias del pueblo Ngibe:

a) El tema de la unién entre el pueblo Ngédbe dejaba a un lado los vicios, como el
alcohol, las peleas y las fiestas, como la chicheria y la balseria, y muy importante el
terminar con la préctica de entregar los hijos a los latinos o mandarlos a escuelas
occidentales. Con respecto a este ultimo punto, Sinclair (1987) también explica que
la orden de retirar a los nifios de las escuelas se debia a su oposicion a la educacion
impartida por los maestros latinos en espafiol y por ser estos hostiles con los nifios
Ngébes.

b) El tema del trabajo de la tierra daba importancia a los conocimientos adquiridos en
las haciendas latinas para su aplicacion en los territorios ocupados por los Ngibes.
La cria de rebafios bovinos y porcinos seria dejada a un lado por ser percibida como
una fuente de intercambio con los latinos y evitar asi su contacto. La alimentacion
se fundamentaria en la cria de gallinas, y la cria de caballos se sustentaria como
fuerza de trabajo.

c¢) El tema del rezo recibi6 la influencia de las iglesias cristianas y del trabajo en las
bananeras, al celebrarse los sabados y los domingos los dias dedicados a Dios y al
descanso.

d) El tema del pacifismo hacia alusion a la convivencia tranquila de los hermanos en
la reserva, incluso con aquellos que no fuesen miembros de la religion. Con el
mismo se buscaba también vivir en mundos paralelos, sin contacto con los no-
Ngébes, que se lograria con las practicas de sacar a los nifios de las escuelas y evitar

el comercio agropecuario.

® Sinclair (1987, pp.104-105) explica que Mama-chi era consciente que el “SABER es PODER” y que esto se
alcanzaba con la educacion para la “adaptacion al cambio (...). [y] Por ello, alentd a los Ngobe a practicar las
técnicas agricolas aprendidas con los “latinos”.

49



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

e) El tema anti-latino apuntaria a los terratenientes, comerciantes y autoridades

panameifias, percibidos como explotadores de indigenas y campesinos sin tierra, ya
que se permitiria la participacion de los miembros de este ultimo grupo.

f) Los temas tradicionales buscaban remplazar los pilares de la sociedad tradicional
Ngébe, como lo eran la balseria, la chicheria, la poliginia y el misterio de la Claridad
(Urote), paso del adolescente a hombre en la selva, el cual debia ser revelado por
los sukias. Con referencia a esto, Sinclair (1987) menciona que con Mama chi inicia
una “competencia” entre el saber de los “latinos” y aquel “engendrado por la

tradicion” (Sukia), por la revelacion (cristianismo) y por la modernidad (jovenes)”.

A lo anterior, se puede agregar que Young (1978) se refiere a que en el “Tema de la
Unidn” se hacia una excepcion de la chicha agria, por su contenido alcohdlico bajo y ser
consumido por hombres, mujeres y nifios, y que en el “Tema del pacifismo” estaba la orden a
los hombres que dejaran el maltrato a sus esposas y nifios. Ademads, como los latinos eran
vistos como los responsables de todo lo malo y las desgracias en la sociedad “guaymi”, el
retiro del contacto con ellos era considerado como el medio para obtener una vida mas

satisfactoria (“Tema anti latino”).

Sinclair (1987) también explica la organizacion eclesiastica del movimiento Mama
Tatda. En la punta de la pirdmide se encontraba Mama-chi, quien como Cristo o Moisés
recibié los mandamientos para un pueblo atormentado y sin tierra. Seguidos estaban los
apostoles o mensajeros que ensefiaban el mensaje, luego los sukias, que ensefiaban la tradicion,
los predicadores, y finalmente el pueblo por todo el territorio Ngébe, incluso hasta las
montafias de Talamanca en Costa Rica. El objetivo fue reformar la estructura tradicional y
crear una unidad de todos los Ngébes.

Este orden propuesto explica la division que ocurrié dentro del movimiento después de
la muerte de Mama-chi, el 14 de septiembre de 1964, de tuberculosis. Uno grupo se inclind
por la politica, dejando a un lado el matiz religioso, quien bajo la figura de un “regente”,
nombrado por Mama-chi hasta que su hija fuera mayor de edad, lider6 un movimiento de
separacion de una republica ngéibe, pero al ceder en una negociacion con el gobierno, perdio
credibilidad ante su pueblo. El segundo grupo fue el formado por los sukias, que siguieron

la linea dura de Mama-chi en espera que su hija creciera. El tercer grupo estuvo formado por

50



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

los jovenes politicos que orientaron sus esperanzas a otras formas de luchas, buscando otros

mecanismos para alcanzar los medios para terminar con la explotacion. Young (1976)
explica que, aunque en un momento el control del movimiento estuvo bajo los jovenes

alfabetos, luego fue recuperado por los sukias.

El movimiento Mama Tadta en el presente

Aunque Young (1976) explica que, al momento de hacer sus investigaciones, no
habia evidencia de la continuidad de la religion Mama Tatda, Sinclair (1987) contradice lo
anterior, diciendo que esto se debia a la region en donde realizd su investigacion. Por su
parte, Bourgois agrega que al realizar su trabajo de campo “(...) la influencia de los mamachi
era minima. En unas pocas comunidades la religion ain persistia, pero sin su fuerza o
pretensiones anteriores” (Bourgois, 1994, p. 217).

La desaparicion o vigencia de la religion Mama Tadta como movimiento religioso
puede ser motivo de discusion si se toma en cuenta la participacion de sus miembros en el II
Congreso General Ordinario celebrado en Kena (Alto de Jesus), Veraguas, en marzo de 1983,
o la celebracion de la Conferencia local de la Religion de Mama Tada en diciembre de 1984
en Quebrada de Hacha, distrito de San Lorenzo, Chiriqui.

Ademas, la Carta Organica de la comarca Ngibe-Buglé también establece el
reconocimiento y respeto del Estado como religion profesada por los pueblos Ngibe y Buglé:
Capitulo IV
Religion

Articulo 279: Los congresos, autoridades e instituciones del Estado
reconocerdan y respetaran la religion MAMA TATDA. Su reglamentacion y
funcionamiento son de competencia de las autoridades de dicha religion.

Articulo 280: La Religion MAMA TATDA es una doctrina espiritual
profesada por una parte del pueblo NGOBE-BUGLE y su ensefianza moral, tanto

oral como escrita, se efectuard en Ngobe Buglé.

Esto lleva al punto de como se expresa el movimiento en la actualidad. Si es visto que
con la muerte de Mama-chi hubo una divisiéon del movimiento en grupos que daban mayor
relevancia al tema politico, académico o religioso, también es posible encontrar como estas
corrientes se han mantenido. Aunque la Mama-chi promulgaba en lo religioso el aislamiento,

este no ocurrid totalmente, sino que se busco la integracion a través de la educacion, que

51



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE YO e s

permitid el avance en las mejoras de sus demandas, que serian cumplidas dos generaciones

después de iniciado el movimiento, con la creacion de su comarca.

Finalmente, en la primera mitad de la década del 2010 (2011-2015), el grupo Ngébe
protestd contra el gobierno, en contra de la construccion de la represa de Barro Blanco que
afectaba territorios de la Comarca Ngdbe-Buglé, cuando se autorizé una modificacion en la
altura de la represa, sin contar con el permiso de algun congreso Ngibe. En las protestas
resultaron dos personas muertas y varias heridas. Hay que sefialar que el grupo que lidero la
oposicion, el Movimiento 10 de abril (M-10), se identificoé como seguidores de la religion
Mama Tatda, y una de las razones argumentadas fue que las aguas inundarian tierras que

tenian petroglifos, consideradas como sagradas en su religion.

Conclusion

La lucha del grupo Ngébe por una justa integracion a la sociedad panamefia ha sido
paulatina durante el siglo XX, cuando se enfrentaron de una manera permanente y continua
a los dos mundos que habian girado en torno a ellos, el suyo tradicional y el occidental, siendo
esta contradiccion la formadora de una nueva cosmovision, propia de un grupo que les
permitiria luchar por sus derechos.

Aunque hubo una primera inmersion de individuos en el sistema capitalista, no fue
hasta la década de 1940 cuando como grupo entrd a trabajar plenamente en el mundo
occidental, especificamente en las bananeras, en donde su trabajo era requerido durante todo
el afio, y que pesar de que su modo de vida y pensamiento tradicional continuaba, y la
segregacion era una practica social aceptada, también se vieron influenciados por creencias
de grupos occidentales que les mostraron y ensefiaron un mundo desconocido, sobre todo en
el plano espiritual, cuando siguiendo la profesion de la fe cristiana que espera la venida de
un mundo mas justo, bajo el liderazgo de un salvador enviado por Dios, alcanzado al final de
los tiempos.

De tomarse la década de 1940 como la entrada del grupo de una manera permanente a
la sociedad panameifia y al enclave bananero, no es una coincidencia que veinte afios después,
exactamente transcurrida una generacion de jovenes que habia vivido la contradiccion de los
dos mundos, se apoy6 el cambio en su modo de ser y se anhel6 la creacion de uno nuevo y
diferente. Esta transformacion puede ser palpable cuando su alejamiento inicial a los

intereses de otros grupos ligados a la etnia, dentro de las bananeras, se transformé a una

52



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS SR
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

proximidad a los intereses como trabajadores, y que a pesar de que el triunfo del sindicato

haya sido efimero, su participacion le permitié tomar conciencia como grupo, con una
autoestima desarrollada y capaz de reclamar sus derechos en los planos econémicos, politicos
y culturales.

Si el movimiento Mama Tadta fue la primera concrecion de su lucha por su
transformacion como grupo, el objetivo propuesto por su lider Mama-chi, no debe
considerarse simplemente como un aislamiento del resto del mundo occidental, sino que se
procur6 una adaptacion del grupo a las nuevas circunstancias, segregando las practicas y
conocimientos positivos aprendidos del mundo occidental, separando aquellas que
evidenciaban el ultraje hacia el grupo, proponiéndose la creacion de una institucionalidad
religiosa y politica propia, que sirvid como un primer llamado de atencion a los grupos
gobernantes ante la posible aparicion de otro movimiento que manifestara su autonomia y,
de la cual, el Estado no estaria totalmente preparado para enfrentarlo, ya fuera con la fuerza
o la negociacion.

Siguiendo esta linea, se debe mencionar que la sociedad panamefia, académica,
también propugnaba un cambio en las politicas estatales, reflejado en la Constitucion de 1946
y en las leyes promulgadas en la década de 1950, inicidndose una transformacion en el plano
institucional, que mostrara a los ciudadanos indigenas en general, que se sentian utilizados
hasta el momento solo para fines electoreros, que serian representados de una manera menos
asimiladora en el plano social y cultural. Es asi como el indigenismo también comenzaria a
ser aceptado lentamente, sobre todo en un pais en donde ya se tenia el antecedente de un
movimiento demandando el respeto a su diferenciacion, como lo fue la Revolucion Dule de
1925.

De igual manera, el movimiento Mama Tadta puede considerarse como una primera
visualizacion de las demandas de grupo de los Ngébes que conduciria a la aprobacion de su
comarca en 1997. Sin embargo, atin se hace necesario el trabajo en la conceptualizacion de
esta como un territorio para la conservacion de un sistema politico, socioecondmico y cultural
propio al grupo, en donde sus intereses sean respetados y valorados, y no como un territorio
que sirva para apaciguar su descontento y aceptar las inequidades y desigualdades frente al

resto del pais, hasta cuando los intereses de las élites nacionales y transnacionales logren los

53



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

medios para beneficiarse de la explotacion de sus recursos, sin prestar atencion a los del

grupo Ngébe.

Si en la actualidad existe un movimiento que se pronuncia como seguidor de la religion
Mama Tadeta, tal como se vio en la protesta en contra de la represa de Barro Blanco, y que,
previamente a este, sus miembros se opusieron al extractivismo minero en Cerro Colorado,
es necesaria la continuacion de una investigaciéon que muestre su vigencia, aceptandose
conocerla en su totalidad, incluyendo sus matices politicos, tal como sucede en todo tipo de
creencia, que marcara la concrecion de una relacion optima entre el Estado panamefio y el
grupo Ngibe, teniendo en consideracion la diferencia en la conceptualizacion de progreso,

en los planos material y espiritual de ambos grupos.

Referencias bibliograficas

Banco Interamericano de Desarrollo. Mapa de informacion econdémica de la Republica de
Panama, en https://minerpa.com.pa/pobreza-multidimensional-por-provincias/,
consultado el 8 de noviembre de 2025.

Bourgois, P. (1994). Banano, etnia y lucha social en Centroamérica. San José, Costa Rica:
Editorial Departamento Ecuménico de Investigadores (DEI).

Caldentley A. y Caldentley Del Pozo, P. P (1993). “Sistema agroalimentario y enclaves
bananeros en América Central”, en Revista de Estudios Agro-Sociales Numero 164,
Ministerio de Agricultura, Alimentacion y Medio Ambiente, abril-junio.

Comision Permanente del Primer Congreso Indigenista Panamefio (1959). Memoria del
Congreso Indigenista Panametio, 18 al 22 de abril de 1956.

Gjording, C. N. (1991). The Guaymi Indians and Mining Multinationals in Panama.
Washington and London: Smithsonian Institution Press.

Decreto Ejecutivo 194, del 25 de agosto de 1999, Por el cual se adopta la Carta Organica
Administrativa de la Comarca Ngobe-Buglé.

Herrera, F. (2012). “La evolucién de las demandas indigenas sobre la tierra y las respuestas
del Estado en Panama”, en QuAderns-e, Institut Catald d’ Antropologia, paginas 44-59.
Espana.

Ley 18 del 14 de febrero de 1952, Por la cual se desarrolla el Articulo 94 de la Constitucion
Nacional y se dictan otras medidas. (Reservas Indigenas)

54


https://minerpa.com.pa/pobreza-multidimensional-por-provincias/

ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACIONALE Vol ’enem_ﬂ;r;o 30-55

Ley 27 del 30 de enero de 1958, Por la cual se crea el Instituto Nacional Indigenista y de
Antropologia Social y se dictan otras medidas.

Pizzurno, P. (2011). Memorias e imaginarios de identidad y raza en Panama, siglos XIX y
XX. Panama: Editorial Mariano Arosemena (INAC).

Programa de las Naciones Unidas para el Progreso (2025). Pobreza desde la mirada indigena,
https://www.undp.org/es/panama/blog/pobreza-desde-la-mirada-indigena, consultado

Roquebert Ledn, J. L. (2019). “El extractivismo bananero y la transformacion del grupo
ngibe (1946-2014)”, en Societas, enero-junio, 2019, paginas 51-76. Panama.

Sinclair, F. G. (1988). Proceso de cambio en la sociedad Ngobe (Guaymi) de Panamad.
Panamad: Universidad de Panama.

Sinclair, F. G. (1987). Movimiento profético e innovacion politica entre los Ngobe (Guaymi)
de Panama: 1962-1984. Panama: Universidad de Panama.

Young, P. D. (1978). La trayectoria de una religion: el movimiento de mama chi entre los
guaymies y sus consecuencias sociales, en La Antigua, Afio VII, No. 11, paginas 45-
75, Nov. 1978.

55


https://www.undp.org/es/panama/blog/pobreza-desde-la-mirada-indigena

