ISSN L 2644-4054

N CUADERNOS | -
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

Interpretacion y epistemologia en la construccion de subjetividades:
Esa esquina del paraiso (1987), de Rosa Maria Britton

Interpretation and Epistemology in the Construction of Subjectivities: Esa
esquina del paraiso (1987), by Rosa Maria Britton

Silvia Solano Rivera

Universidad de Costa Rica. Costa Rica.
silisori@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4429-5819

Vivimos desde un ser pretendido,
tenemos la pretension de ser algo
distinto de lo que somos.

Augusto Salazar Bondy

Recibido 3/8/25 Aceptado 6/9/25

©0Ee

DOI: https://doi.org/10.48204/i.cnacionales.n38.a9327

Resumen

Este ensayo tiene como principal objetivo poner de relieve como Esa esquina del paraiso (1986),
de la panameiia Rosa Maria Britton (1936-2019), manifiesta el proceso pedagdgico a través del
cual las nifias en su seno familiar aprenden a interpretarse a si mismas y destaca como las
implicaciones de la episteme desde la cual leen e interpretan sus cuerpos tienen consecuencias
en sus proyectos de vida. Esto en virtud de que en el texto se plantea la relacion entre Rosa, una
mujer “de pelo negro y piel oscura” que cria sola a sus hijas Eugenia y Clotilde en el contexto
panamefio de 1957 a 1977. Rosa inculca en sus hijas una episteme aprendida, una manera de
interpretar a los otros, de interpretar los cuerpos de los demas y el suyo propio. De sus hijas,
Eugenia es la rubia y blanca de la familia, mientras que Clotilde comparte los rasgos del cabello
y tez de su madre. Ambas hijas han interiorizado la interpretacion de los cuerpos blancos como
modélicos y paradigmaticos de lo humano, asi como a los cuerpos negros como los “peores” y
“salvajes”, alejados del paradigma de lo humano. Interpretacion que tiene consecuencias
importantes en la vida de cada una, pues a Eugenia se le ha enseiiado que debe mejorar la raza
y rechazar toda relacion o matrimonio que haga a la familia retroceder o saltar para atras.
Mientras que a Clotilde se la ve justamente como el atraso. Ambas personajes han aprendido a

102


mailto:silisori@gmail.com
https://doi.org/10.48204/j.cnacionales.n38.a9327

ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

leer en sus cuerpos una serie de signos que les restan humanidad y que por lo tanto requieren de
asociarse o mezclarse con otros cuerpos, especificamente blancos, que les permitan alcanzar un
estatuto de lo humano.

Palabras clave
subjetividades, racismo, sexismo, literatura panamena, Rosa Maria Britton.
Abstract

This essay aims to shed light on how Esa esquina del paraiso (1986), by the Panamanian author
Rosa Maria Britton (1936-2019), reveals the pedagogical process through which girls in their
family context learn to interpret themselves and highlights how the implications of the episteme
from which they read and interpret their bodies has consequences in their life projects. The text
presents the relationship between Rosa, a woman “of dark hair and dark skin” [“de pelo negro y
piel oscura”] who raises her daughters Eugenia and Clotilde by herself in the Panamanian context
of 1957-1977. Rosa inculcates in her daughters an epistemic framework, a way of interpreting
others, the body of others and their own. Among her daughters, Eugenia is the blonde and white-
skinned of the family, while Clotilde shares the hair and skin traits of her mother. Both daughters
have internalized the interpretation of the white bodies as model and paradigmatic of what is
human. Interpretation that has its important consequences in each one's life, given that Eugenia
has been taught that she needs to improve the race and reject every relationship or marriage that
sets the family back, whereas Clotilde is seen as the reason for that setback. Both characters have
learnt to read in their bodies a series of signs that diminish their humanity, therefore feel
compelled to associate or mix with other bodies, specifically white ones, that allow them to attain
a status recognized as fully human.

Keywords

subjetivities, racism, sexism, Panamanian literature, Rosa Maria Britton.

Introduccion

Este ensayo tiene como principal objetivo poner de relieve como Esa esquina del paraiso
(1986), de la panamefia Rosa Maria Britton (1936-2019) manifiesta el proceso pedagogico a
través del cual las nifias en su seno familiar aprenden a interpretarse a si mismas y destaca como
las implicaciones de la episteme desde la cual leen e interpretan sus cuerpos tienen consecuencias
en sus proyectos de vida. Esto en virtud de que en el texto se plantea la relacion entre Rosa, una
mujer “de pelo negro y piel oscura” que cria sola a sus hijas Eugenia y Clotilde en el contexto

panamefio de 1957 a 1977. Rosa inculca en sus hijas una episteme aprendida, una manera de

103



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

interpretar a los otros, de interpretar los cuerpos de los demas y el suyo propio. De sus hijas,

Eugenia es la rubia y blanca de la familia, mientras que Clotilde comparte los rasgos del cabello
y tez de su madre. Ambas hijas han interiorizado la interpretacion de los cuerpos blancos como
modélicos y paradigmaticos de lo humano, asi como a los cuerpos negros como los “peores” y
“salvajes”, alejados del paradigma de lo humano. Interpretacion que tiene consecuencias
importantes en la vida de cada una, pues a Eugenia se le ha ensefiado que debe mejorar la raza
y rechazar toda relacion o matrimonio que haga a la familia retroceder o saltar para atras.
Mientras que a Clotilde se la ve justamente como el atraso. Ambas personajes han aprendido a
leer en sus cuerpos una serie de signos que les restan humanidad y que por lo tanto requieren de
asociarse o mezclarse con otros cuerpos, especificamente blancos, que les permitan alcanzar un
estatuto de lo humano.

Este texto dramatico de Britton muestra la manera en la que aprendemos una Unica

interpretacion sobre nosotros mismos y ese aprendizaje de la interpretacion que se nos impuso
tiene lugar en la familia, en el hogar. Recordemos que los procesos de ensefianza y aprendizaje
desbordan el ambito de las aulas e involucran a todas las personas con las que interactuamos en
nuestra vida cotidiana. De modo que la pedagogia a la que me refiero no se circunscribe ni se
limita al sistema educativo, sino que involucra a las personas con las que nifios y nifias entran en
contacto desde la primera infancia: todo proceso de formacion involucra los saberes de quienes
conforman el entorno vital, vivencial, experiencial y lidico de nifios y nifias.
Aunado a lo anterior, es mi interés poner el acento en el como aprendemos a interpretar e
interpretarnos, reflexién que ha ocupado un lugar importante en el pensamiento latinoamericano,
ya que desde la conquista fuimos interpretados como seres inferiores y ese modo de leernos se
nos inculco con sangre, tanto asi que, a pesar de los afios, el arte, un texto literario en este caso,
nos sigue poniendo sobre la mesa, en 1986, el modo en que aprendemos, de generacion en
generacion, a interpretar nuestros cuerpos y quiénes somos, a construirnos sobre la base de la
inferioridad humana que encarnamos.

Si bien la reflexiéon en torno a nuestra humanidad como latinoamericanos pareciera
clausurada ya y podriamos pensar y sentir que nuestra calidad y dignidad como personas humanas
ya no esta en tela de juicio, lo cierto es que Britton nos demuestra lo contrario al colocarnos en

escena a esta familia afrodescendiente que anhela borrar los signos de sus antepasados afro para

104



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

no ser leida- interpretada como una familia de subhumanos. De modo tal que el texto literario

nos pone de cara a aquello que quizd ya no es una preocupacion filosofica, pero contintia
definiendo el curso de la vida no solo de Rosa, Eugenia y Clotilde, sino de muchos habitantes de

esta parte del mundo.

La reflexion epistemologica en torno a América y los americanos: la interpretacion

Varios han sido en América Latina quienes han abocado sus trabajos en torno a la
interpretacion y la importancia que dicho proceso cognitivo reviste para quienes somos. Como
bien indica Helio Gallardo: “nuestro filosofar americano empieza con una polémica sobre la
esencia de lo humano Las Casas/Septlveda y en la relacion que esta esencia tenga con los “raros”
habitantes del continente descubierto, conquistado y colonizado” (Gallardo, 1974, p. 195).

Edmundo O ‘Gorman en su imprescindible libro La invencion de América (1958) subraya
que el famoso “descubrimiento” de América por parte de Cristobal Colon no es un hecho sino la
interpretacion dada a un hecho, es decir, una invenciéon. O ‘Gorman separa con claridad a
América como cosa en si, del Descubrimiento como lectura e interpretacion de dicha cosa,
resaltando asi que los sucesos dependen del sentido que se les conceda dentro del marco
referencial de la realidad del momento. Deudora de esta linea, Silvia Wynter (1992) inicia su
texto “1492: Una nueva vision del mundo” plantedndose las preguntas sobre ;cémo debe
interpretarse 14927, ;qué ha significado, para qué grupo y desde cudl perspectiva?

Como puede advertirse, tanto O ‘Gorman como Wynter apuntan al tema de la
interpretacion de Ameérica y a que dicha interpretacion se ha llevado a cabo desde un contexto
historico, politico y cultural especifico, pero también sefialan que dicha interpretacion surge
especificamente de una episteme occidental, pues cabe subrayar que “conocemos-percibimos
seglin objetivos especificos, comportamientos ordenados como procesos preceptuales cognitivos
especificos” (Wynter, 1992, p. 376). De manera tal que la especificidad de cada interpretacion,
su situacionalidad particular tiene un papel fundamental el proceso interpretativo en si.

A partir de las consideraciones de O ‘Gorman y Wynter, me interesa trasladar la esfera de
interpretacion de América y el Descubrimiento a una dimensién mas tangible y palpable como

los cuerpos, los sujetos humanos que habitamos esta region y que al igual que la masa continental

105



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS | .
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁrilgz_?%

fuimos y continuamos siendo interpretados por la episteme occidental, es decir, somos, atun hoy,

inventados por otros y dicha invencion nos reviste de una categoria de subhumanidad. Gallardo
lo anota de la siguiente manera en relacion con el debate sobre una posible filosofia
latinoamericana: “Sabemos que la particular cuestion por la posibilidad de nuestra filosofia
encuentra su antecedente en el descubrimiento de América y en nuestro cuestionamiento general
desde la perspectiva del paradigma europeo, cuestionamiento que afecta al ser mismo de /o
americano” (Gallardo, 1974, p. 208. El destacado es del original).

Tal y como refiere Leopoldo Zea en su libro La filosofia latinoamericana como filosofia
sin mas (1969), la episteme occidental difunde una discriminacion entre “los hombres Hombres
y los subhombres, apenas aspirantes a Hombres” (Zea, 1969, p. 14). Zea sefala que esta
distincion es una monstruosidad (Zea, 1969, p. 11) y es frente a ella que

los hombres de esta América, como ahora los hombres de otros continentes sometidos a
la misma negacion, argumentaran, contestaran, tratando de mostrar su propia
humanidad. Y son estas argumentaciones las que inician y continuan lo que hemos

llamado nuestro extrafo filosofar. (Zea, 1969, p. 15)

Esta distincion estd marcada por el modelo occidental: “ser como el cristiano, el europeo o
el occidental, seran las metas por alcanzar para poner fin al regateo de humanidad” (Zea, 1969,
p. 18). Puede verse en las reflexiones de Zea, que los cuerpos latinoamericanos son interpretados
como objetos y los hombres como subhombres, cuestion que estd segiin su razonamiento,

(3

vinculada directamente con el cuerpo-fenotipo y con el ascendente étnico-racial: ‘el
latinoamericano es algo peor, el que, siendo hombre, por su origen europeo u occidental, se ha
rebajado a subhombre | ...] Hijos de Europa, hijos del llamado mundo occidental, pero rebajados
por la mestizacion” (Zea, 1969, p. 19).

Esta discriminacion monstruosa se perpetiia a través del pensamiento, dado que como
indica Zea desde su contexto: los latinoamericanos no han “alcanzado la emancipacion mental,
pero en cambio si nuevas formas de subordinacién” (Zea, 1969, p. 24). Gallardo por su parte al
resefar la polémica dira “No es por casualidad que el problema por la posibilidad de nuestra

filosofia no sea sino una expresion de nuestro problema por constituirnos como seres humanos

(Gallardo, 1974, p. 208), ya que considera que “Esta pregunta no es sino expresion de nuestro

106



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS o
ACIONALE o

intento de mostrar-confirmar nuestra propia humanidad, fenomeno que constituye una constante

existencial que acomparia a todos los esfuerzos iberoamericanos por construirnos como hombres
y como pueblos” (Gallardo, 1974, p. 192. El destacado es mio).
En el ejercicio de mostrar-confirmar su propia humanidad y para rebatir esta subvaloracion,
Zea sostiene que la dignidad humana es intrinseca a la capacidad de raciocinio, de manera tal que
todos deberiamos poder disfrutar de ella:
El hombre que se caracteriza como tal, no por tener un determinado color de piel, o por
pertenecer a un determinado grupo social, o por haber nacido en una determinada region
del mundo que resulta no ser la de la metroépoli imperial, sino por ser, simplemente, un
hombre, esto es, por poseer lo que es comun a todos, lo que Descartes, padre y creador
del enunciado sobre los derechos del Hombre, llamaba razon y otros filésofos espiritu.

(Zea, 1969, p. 52)

Sin embargo, para conseguirlo es necesaria una “desenajenacion colonial, que habra de
empezar por serlo respecto a la conciencia que sobre si mismo ha de tener el no occidental” (Zea,
1969, p. 135). En este orden de cosas, Zea considero que lo que se abria paso en este debate sobre
un pensamiento o filosofia latinoamericana fue en realidad e/ establecimiento de la interpretacion
desde el punto de vista latinoamericano:

Dos ideas del hombre que han pugnado y pugnan por prevalecer. El occidental ha
impuesto la propia, el no occidental trata ahora de establecer la suya. Una idea que no
implica la anulacion de otros hombres, pero si la anulacion de un humanismo que niegue

humanidad. (Zea, 1969, p. 137. El destacado es mio)

En este sentido, puede observarse en Zea la necesidad de abrir el horizonte de
interpretaciones y no simplemente considerar a las otras y los otros como no-interpretaciones.
Abrir ese horizonte implica entonces no cerrar el sentido en torno a una idea-interpretacion fija
en el tiempo de lo que somos, cuestion que constituye un estereotipo, sino mas bien entendernos
no solo como signo abierto a las interpretaciones, sino como intérpretes y lectores de nosotros

mismos.

107



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS

ACIONALE

Interpretar y ser interpretados: el cuerpo como texto

He dicho lineas antes que hemos aprendido una interpretacion de nuestros cuerpos, porque

si, nuestros cuerpos son leidos e interpretados de modo semejante a los textos, ya que “el cuerpo

adquiere significacion a través de los discursos que lo representan, que lo materializan, que le

dan su materialidad constitutiva” (Torras y Acevedo, 2008, pp. 9-10). El cuerpo es, como el texto,

un generador de significado:

La corporeidad puede definirse como una encrucijada intertextual, como lugar de cruce
entre varios discursos —y alguna que otra paradoja, puesto que esos discursos no son
armoniosos ni nos brindan las piezas de un puzzle que terminara ofreciéndonos la
imagen-. Ese cuerpo desnudo que, aparentemente, se revela y se delata en su elaborada

naturalidad, no esta haciendo otra cosa que mostrarse como el enigma que es. (Torras y

Acevedo, 2008, p. 10)

Hoy entendemos el cuerpo como proceso continuo de produccion de significados, a pesar

de que

en filosofia, durante siglos, el cuerpo ha sido representado como el reverso negativo del
espiritu, del alma, la conciencia o el ser -segtn la época-. En todo caso, el cuerpo era/es
la parte material, fija, que no admitia una re(escritura), porque era/es natural o biologica.
Desde la fenomenologia, el posestructuralismo, los feminismos, las teorias queer, esta
tendencia ha cambiado considerablemente: el cuerpo es un proceso de escritura, una
encarnacion de todos aquellos discursos que nos definen como sujetos -y nos sujetan a

un poder/saber hegemonicos. (Torras y Acevedo, 2008, p. 10. El destacado es mio)

A este respecto, Rodrigo Parrini (2012) sefiala que el cuerpo puede considerarse “un lugar

limite, por el que pasan todos los procesos de significacion, pero sin que ninguno pueda dar

108



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

cuenta cabalmente de ¢1”. En tal sentido, el cuerpo, como un texto, también se reserva siempre

un ambito de significacion e interpretacion que no alcanza a ser leido.

Por otra parte, el mismo Parrini (2012) plantea que el cuerpo puede considerarse no solo
como texto, sino ademas como archivo, dado que es “temporalmente complejo, pues remite al
pasado desde el presente; pero también es un acto, por asi decirlo, del pasado respecto al presente.
El archivo es en un sentido material un registro especifico que permite conservar ciertos textos e
imagenes”. Parrini (2012) puntualiza: “un archivo del cuerpo es una forma de rescatar lo no dicho
y lo olvidado en relacion con el cuerpo, para darle cierta densidad histdrica y reflexiva” (p. 13).

En estrecha relacion con estas concepciones del cuerpo como texto y como archivo, cabe
afladir que uno de los signos que lo atraviesan es la raza. Como plantea Segato (2015), la raza es
un signo inscrito en el cuerpo:

el signo racial en el cuerpo mestizo es nada mas y nada menos que indicio de que se
estuvo en una determinada posicion en la historia y de que se pertenece a un paisaje:
signo corporal leido como trazo, resto y huella de un papel que se ha venido
desempefiando, de un arraigo territorial y de un destino particular en los eventos que en
ese paisaje, nuestro suelo geopolitico, se suceden. (Segato, 2015, pp. 224-225. El

destacado es mio)

Pero ;como aprendemos a interpretar el cuerpo? Lo hacemos a través del lenguaje, pues
solamente por medio de este es que llevamos a cabo el proceso de aprendizaje y la configuracion
de una identidad y una subjetividad. Con el lenguaje aprehendemos la realidad, la nombramos y
la interpretamos. El lenguaje mismo es el que nos permite imaginarnos y constituirnos, dada su
funcion en el proceso imaginativo del sujeto. Como plantea Maria Noel Lapujade, en su libro
Homo Imaginans I (2014), es en el lenguaje donde surge una funcién imaginativa, la cual
atraviesa el proceso de constitucion del yo. La relacion entre el yo y el lenguaje estd mediada por
la imaginacion, por el proceso de simbolizar, el cual es indispensable en la construccion del
discurso sobre si mismo. El lenguaje nos ofrece la posibilidad de estructurar, construir vinculos
espaciales y temporales, y semejante al espejo, segiin Lacan, en nuestra relacion con el lenguaje
transformamos, deformamos o manipulamos la realidad. En tal sentido, es fundamental analizar

el lenguaje con que somos educados y formados, ya que este lenguaje que aprendemos desde la

109



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

infancia sera el que rija nuestras relaciones con la realidad circundante: el entorno, los otros

sujetos y nosotros mismos.

Asi las cosas, puede observarse la necesidad de analizar los discursos con los cuales somos
educados y criados, puesto que de ellos aprehendemos un marco interpretativo de la realidad, una
episteme desde la cual explicamos el mundo y nos explicamos a nosotros mismos. En el caso de
Esa esquina del paraiso, el peso de dotar a las nifias de dicho marco interpretativo recae sobre la
figura de Rosa, la madre, quien como veremos a continuacion aprendio durante su vida que su
cuerpo oscuro valia menos que los cuerpos blancos y por eso se esfuerza para que su hija blanca
se aleje lo mas posible de la familia, a fin de que pueda disfrutar del paraiso con que se asocia la

blanquitud que representan los gringos de la Zona del Canal.

Ser interpretados y aprender a interpretarnos: ubicacion epistemologica

Antes de continuar con Britton, conviene destacar como las feministas negras y
descoloniales han sido quienes se encargan con mayor ahinco de sefialar que los cuerpos siempre
estan situados, hablan desde un lugar de enunciacion: “nuestras producciones discursivas y
perspectivas del mundo estan marcadas por la geopolitica y la corporopolitica”. Es decir, esa
materialidad corporal con la cual percibimos el mundo esté situada tanto en el mapa como en la
historia, en la cultura y en una episteme, es por eso que proponen ‘“‘sustituir el objetivismo
patriarcal por conocimientos situados” (Hernandez, 2011, p. 79).

En todo proceso de enunciacion, asi como de interpretacion, hay un lugar encarnado desde
el cual se enuncia y se interpreta: El locus enuntiationis tiene que ver con la conciencia del lugar
desde el que se habla como sujeto politico y social consciente de que el conocimiento es
histéricamente producido en una determinada geopolitica y corporo-politica. Esto es “la
situacionalidad geohistorica y corporalizada que articula la producciéon de conocimiento”
(Restrepo y Rojas, 2009, p. 12), pues “el lenguaje siempre se halla encarnado en un cuerpo”

(Gordon, 2009, pp. 222-223).

110



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

Asi pues, interesa en este apartado analizar como es el proceso por el que Eugenia y

Clotilde aprenden a interpretar e interpretarse a si mismas, pero, ademads, desde qué lugar de
enunciacion surgen esas interpretaciones que aprenden. Este es el proceso que constituye el eje
central del texto de Britton, quien nos lo ofrece en la crianza de las hijas de Rosa, especialmente
en la de Eugenia. Veamos como se da ese proceso.

En su aprendizaje cotidiano, tanto Eugenia como Clotilde van a ser instruidas en una
interpretacion cerrada y fija alrededor del cuerpo femenino como objeto o herramienta al servicio
de los demas. Sin embargo, al aprendizaje de los roles asociados a lo femenino, se le suma una
diferenciacion étnico-racial que jerarquiza los roles en funcidn de si se es una mujer blanca o una
mujer negra. Pues de acuerdo con Rosa, los blancos tienen oportunidad de salir adelante, mientras
que los negros estan condenados a la pobreza y las peores condiciones, tal como se puede ver en
la siguiente cita: “No todos tenemos las mismas oportunidades. Unos nacen pobres, otros ricos,
unos blancos, otros negros... jNo! Las oportunidades no son las mimas. Hasta la inteligencia
Dios la otorga a veces y con cuenta gotas” (Britton, 1986, p. 22).

Pero la manera de entender esta diferenciacion, de acuerdo con Rosa, no acaba alli, sino
que culmina con la completa deshumanizacion y asociacion de Clotilde y Elsa, sus hijas negras,
como ella misma, con la mierda:

Mis otras dos hijas son negras y sin suerte, prefiadas las dos antes de los diez y ocho
afios... Mira a Clotilde (la sefiala, sin que ella se dé por aludida) otra vez embarazada
de quien sabe qué maleante. Ni ella misma sabe como fue... Yo la mantengo y he
soportado la situacion sin protestar, porque s€ que no tiene esperanzas de salir de todo
esto. La otra, tiene marido, pero ;de qué le sirve? Un borracho, sinvergiienza y vago que
la tiene trabajando en el mercado todo el dia mientras que €l se pasea con otras. Mira a
mi nieto, Carlitos (sefiala al monigote) que sigue el mismo camino de vagancia. En la
escuela, no lo aguantan y me dicen que necesita educacion especial y para un pobre ;eso
qué es? ;Como te atreves a decirme que no he aceptado mi realidad? Pero Eugenia...
(la voz se le suaviza, los ojos se humedecen). Ella es distinta. Dios me la trajo para
aliviar el resto de la mierda que me ha tirado encima toda la vida. (Britton, 1986, pp.

47-48. El destacado es mio)

111



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

Mientras que claramente, a Eugenia se le asocia con lo divino, pues es el alivio enviado por

Dios. Este proceso de significacion que establece lo blanco como bueno y divino, y lo negro
como lo malo y escatoldgico sera el principio rector y orientador de la vida de Eugenia y de
Clotilde. Asi por ejemplo, a Eugenia se le inculca férreamente que ella es bella, que su fisonomia
se interpreta como el modelo de estético femenino: “Quiero que mi hija se luzca. Ella es la mas
bonita de su clase y por eso, muchas le tienen envidia” (Britton, 1986, p. 31). Inclusive, ya que
el texto nos presenta un contrapunto temporal entre la juventud de Eugenia y su vida adulta,
puede verse que el aprendizaje de interpretar su cuerpo como objeto estético conlleva algunas
directrices en cuanto a su alimentacion: “ve y sirvete un buen plato de arroz con porotos a ver si
engordas” (Britton, 1986, p. 29), le indicaba Rosa a Eugenia cuando estaba en el colegio. Del
mismo modo, se le inculca a Eugenia que debe conservar su blancura, lo cual le restringe la
posibilidad de tomar el sol con sus amigas: “Con tu piel blanca, no te conviene asolearte. El sol
reseca el cabello y mancha la piel. Ni falta que te hace ir a la playa...” (Britton, 1986, p. 26. El
destacado es mio).

Eugenia crece internalizando la interpretacion de su mamad, creyendo que por ser blanca y
bella tiene el destino a sus pies: “Por eso es que yo, como naci inteligente y bella, tengo al destino
cogido por el rabo, y se lo puedo torcer cuando me venga en gana” (Britton, 1986, p. 22. El
destacado es mio). Y una vez que ya es adulta la preocupacion por encajar en el modelo estético
del momento la abruma constantemente, pues sabe que de acuerdo con la sociedad en la que vive
se le agota el tiempo para casarse y su tan apreciada belleza empieza a desvanecerse: “Sé la edad
que tengo exactamente. Tu nunca me permites olvidar cada minuto, cada segundo que pasa sobre
mi cuerpo” (Britton, 1986, p. 20).

Eugenia de adulta, sigue viviendo su vida en funcion de ser un objeto estético para otros,
tal como se puede observar en todos los cuidados a que se somete, los cuales pasan por
tratamientos faciales:

JENNY (Leyendo la etiqueta del frasco) Primero, usas la crema limpiadora. Frotar hasta
que desaparezca, siempre de abajo para arriba. Después, sigue el refrescador de piel,
muy muy humectante y por ultimo, la crema No. 58 de Helena Rubinstein... (Se mira
en el espejo). A ver, piel, si con tanto tratamiento evitas las arrugas... La 58 de Helena,

esta garantizada para eliminar las malas noches, los tragos y sobre todo las caricias a

112



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

destiempo, con su fragancia exclusiva y maravillosas hormonas revitalizadoras de toda

una mala vida (rie con amargura) ... A ver Helena si este afio te ganas el trofeo Ponce
de Ledn que se concede en Hollywood al que logra vencer la maldad del tiempo...

(Britton, 1986, p. 27)

Asi como una estricta dieta que le impide comer aquello que su madre le prepara y que
comiera tantas veces en su juventud para engordar:
(Porotos, arroz? Estoy a dieta y ti quieres empujarme una comida de miles de calorias...
(Estas loca? Si fuera por ti estaria hecha una bola de manteca... UNA BOLA DE
GRASA (se abre la bata pinchandose la piel por encima de la cintura y los muslos). ;Ves
esto? Es lo peor que le puede suceder a una mujer moderna; celulitis... CE-LU-LI-
TIS... Bolitas de grasa que se van acumulando y ensefian sus horribles cabecitas bajo la
piel. Para estar de moda hay que pasar hambre todo el tiempo; hambre como los nifios
en Africa... HAMBRE... Ellos por necesidad y nosotras por moda... Hambre... Tengo
que rebajar seis libras y no me vuelvas a tentar con tus malditos cocinados. (Britton,

1986, pp. 27-28)

El texto de Britton detalla la pesada carga en que se convierte una interpretacion, una
lectura sobre los cuerpos al mostrarnos como esto afecta la vida de Eugenia y Clotilde en
multiples maneras. Considerarse a si mismas como objetos en funcion de otros, mayoritariamente
masculinos, es lo que conduce a Eugenia, en particular, a vivir siempre pendiente de seguir siendo
ese cuerpo estéticamente modélico. Pero como se ha podido ver en las citas anteriores, ese
modelo de belleza que encarna Eugenia no se circunscribe a su peso o talla, sino que esta dado
sobre todo por su blanquitud, cuestion que la lleva a considerarse también como el salto adelante,
segun la terminologia colonial del sistema de castas: “soy el salto adelante, como decia mi
hermana Clotilde...” (Britton, 1986, p. 38).

Mientras, por el contrario, su hermana Clotilde al no ser blanca ni rubia, ha asumido que
ella es menos, que su cuerpo es menos valioso porque se aleja del modelo estético y es visto
unicamente como objeto de placer para los hombres. Aqui se remarca de nuevo la diferencia que

Rosa como madre instaura en sus hijas desde una interpretacién patriarcal y racista de los

113



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

cuerpos: las mujeres deben ser en funcion del otro-varon. La mujer bella-blanca como Eugenia

es interpretada como objeto estético para el deleite del vardn, en tanto que la mujer fea-negra, lo
es como objeto de placer, también para el varén. Esto implica que desde la perspectiva patriarcal
a la primera se la considera con plena posibilidad de ser tomada como esposa, mientras que a la
segunda solamente se la ve como instrumento que se usa y se deshecha. En tal sentido, pasamos
ahora a detenernos en esta interpretacion de la mujer como objeto para el varon.

En el caso de Eugenia, que encaja en el cuerpo modélico de lo bello, ella fue criada para
esperar un buen matrimonio, a la altura de su blanquitud. Sin embargo, tales exigencias la tienen
de adulta como solterona, razén por la cual reclama a su madre:

iPero ninguno estaba a la altura! ;No lo recuerdas, mama? Unos eran pobres, otros
demasiados feos y lo que era peor, negros... (No recuerdas, mama? Hay que mejorar
la raza, decias, hay que mejorar la raza... No tiene sentido casarse con alguien peor
que uno'y en eso he pasado los afios, en busca de ese alguien perfecto para mi... (Britton,

1986, p. 22. El destacado es mio)

Eugenia asume el estandar de esposo que su madre le ha ensefiado que se merece por el
simple hecho de ser blanca:

EUGENIA: Y ;donde estan los candidatos a mi blanca mano? En el Banco, los que no
son casados, ni locos se dejan enganchar por una muerta de hambre como yo y mucho
menos si se dieran cuenta de la familita que tengo. Quizas, deberia contentarme con uno
de los muchachos del barrio. ;Qué te parece, mama? No hay dia que al pasar por la
esquina no me silben tres o cuatro; jy las cosas que me dicen...!

ROSA-JOVEN: (Sombria) ;Dios te libre! Son todos unos vagos, sin oficio ni beneficio
que acabaran algun dia en la carcel por maleantes.

EUGENIA: Se te olvido decir lo peor: todos son negros... ;NEGROS...! y el negro es
negro y lo que suda es tinta, y donde cae mancha... y la mancha jamas se quita...

(Britton, 1986, p. 43. El destacado es mio)

El matrimonio sirve entonces para establecer también las coordenadas de interpretacion de

los cuerpos masculinos, pues como podemos observar, de acuerdo con Rosa existen hombres

114



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

especificos con los cuales Eugenia puede aspirar a casarse y esos hombres no son pobres, ni

negros, incluso, tampoco son panamenos:
ROSA-JOVEN Eugenia no tiene ningin apuro. Ademas, con el inglés que esta
aprendiendo, podria hasta casarse con un gringo. Ella se lo merece... No hay mejores
maridos que los gringos; no hay mas que verlos en la Zona del Canal, como atienden a

sus familias, bien vestidos, decentes, no hay mas que verlos... (Britton, 1986, p. 46)

Los hombres Hombres, como anotaba Zea siguiendo a Fanon, son para Rosa los gringos,
por eso la Zona del Canal es analoga en el texto al paraiso, pues ellos son abismalmente diferentes
a los panameinos:

ROSA-JOVEN: No hay mas que pasar por la Zona del Canal, para darse cuenta que esa
gente es distinta a nosotros. All4, todo estd limpio, las casas son bonitas y amplias, las
calles rectas sin basura. No hay mosquitos, nadie habla en voz alta ni hace escandalos.
Y esos comisariatos tan llenos de cosas baratas y finas; alla tienen de todo. jViven como

reyes!”. (Britton, 1986, p. 46)

Debido a esto, Rosa le insiste a Eugenia en que desprecie a cualquier pretendiente pobre o
negro y que se case con un gringo: “Césate con tu gringo, hija; no hay mejor marido que un
gringo. No hay mas que verlos con sus familias en la Zona del Canal, no hay mas que verlos, tan
elegantes, tan finos” (Britton, 1986, p. 70). Segun el marco interpretativo de Rosa, los gringos
son Hombres adecuados para el matrimonio, no asi los panamefios negros:

EUGENIA (Pensativa) Asi que Fernando se casa... El estuvo detras de mi mucho
tiempo. /No lo recuerdas, mama? Un muchacho delgado, bastante moreno, que a ti te
caia muy mal. Siempre que aparecia a invitarme a salir, tu asegurabas que ése nunca
iba a servir para nada, porque el negro es negro y lo que suda es tinta y donde cae
mancha y la mancha nunca se quita...

ROSA-JOVEN (Algo molesta) jQué cosas dices, hija! No recuerdo al tal Fernando, pero
si es asi como dices, es mejor que no le hayas hecho caso. Seguro que esta contratado

en el “silver roll”. (Britton, 1986, p. 54. El destacado es mio)

115



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS o
ACION ALE Vol.38, enerol;%)l?nfgz%(l);g

Para Rosa, los panamefos son infieles: “se casd hace afios y como buen panamefio, anda

todo el tiempo con otras mujeres” (Britton, 1986, p. 69) y tienen la cualidad de corromper el
paraiso canalero, como bien expresara Eugenia ya de adulta:
jEsta lleno de panamerios! Con Torrijos empujando para firmar nuevos tratados, la
Zona esta convirtiéendose en tierra de nadie, no tienes idea de la cantidad de personal de
Pan Canal que ha pedido traslado para los States. Tienen miedo que si el gobierno coge

la Zona todo se ira al carajo. (Britton, 1986, p. 39. El destacado es mio)

Congruente con la vision religiosa desde la cual el mejor destino para el hombre y la mujer
es el matrimonio, Rosa también ensefia a sus hijas que los cuerpos femeninos son para la
maternidad, pero que la maternidad se percibe de manera diferente, dependiendo de si se es mujer
blanca o negra. Esto se pone de relieve en el texto cuando ante la insistencia para que se case y
tenga hijos, Eugenia responde asi: “;de qué te quejas? tu, tienes como doce nietos y otros tantos
biznietos. ;Cuantos son por fin? Ya perdi la cuenta, porque mis sobrinas salieron como sus
madres: putas como las gallinas y paridoras como conejas...” (Britton, 1986, p. 21). De manera
tal que los nietos anhelados por Rosa son aquellos que sean producto del matrimonio de su hija
blanca con un gringo igualmente blanco, pues los que ya tiene para ella no cuentan. Son tan
insignificantes para ella como su propia hija Clotilde:

ROSA-JOVEN (Sin hacerle caso) [Sobre Clotilde] Va a acabar igual que Elsa, con una
barriga sin nombre... Mirala, colgada el dia entero de la rejilla, sin preocuparse lo mas
minimo por nada, sacandole fiesta a todo hombre que pasa por aqui. Desde que fracas6
en la escuela y tuvo que salirse, mas nunca se ha ocupado en aprender algo util. Traté
que le cogiera gusto a la costura y acabd cosiéndose los dedos. jNo sabe pegar ni un
boton! quise ensefiarle a cocinar y quemo hasta el arroz. Le pido a Dios que se
compadezca de mi y se la lleve pronto antes de que nos avergiience aiin mas. .. (Britton,

1986, p. 34)

Tanto se aferra Rosa a verse a si misma, a sus hijas, sus yernos y sus nietos negros como

subhumanos que no solamente pide por la muerte de su hija, sino que desea impedir que esta se

116



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS o
ACION ALE Vol.38, enerol;%)l?nfgz%(l);g

reproduzca, manifestando asi un discurso netamente eugenésico segun el cual las personas negras

no merecen Vvivir, ni casarse, ni tener hijos:
Elsa viene a cada rato a pedirme algo. Por eso es que ha dejado a los hijos conmigo para
que se los crie y el marido, lo poco que gana, se lo gasta en licor y mujeres. Negro tenia
que ser... Y Clotilde, ya la ves, nacio sin suerte. Va por el segundo marido y éste es peor
que el anterior. Ojala que esta vez la operen para no tener mas hijos. Con el tercer
parto, yo fui al hospital para rogar que la esterilizaran y no quisieron escucharme,
porque dizque no tiene la edad... Esos médicos no saben que los pobres nacen viejos y
con problemas que se agravan con el tiempo. Si Clotilde se apura, va a tener diez hijos

antes de cumplir los treinta y cinco... (Britton, 1986, p. 63. El destacado es mio)

Como se puede ver, para Rosa la descendencia ideal seria blanca, no obstante, omite
contemplarse a si misma en el continuum genético, cuestion que Eugenia le hace ver como una
amenaza a su blanquitud:

(Malagradecida yo? Al contrario, Rosa. Todos los dias, cuando me miro en el espejo,
aplaudo y me pongo contenta de haber salido tan distinta al resto de la familia. ;Sabes,
mama? Clotilde heredo6 ese don tuyo de juzgar a la gente. No tienes idea de lo bien que
lo hacia cuando estdbamos chicas. . . jLastima que nunca quisiste prestarle atencion.
Bien que me advirtio6 de los peligros del salto atras. “Cuidado con un hijo, pues...” decia.
“Cuidado que te sale igualito a la abuela...” Y esa abuela, eres tu... (Sefiala a Rosa en
el espejo que inclina la cabeza sin atreverse a contestar). (Britton, 1986, p. 38. El

destacado es mio)

Como se ha podido ver hasta el momento, en Rosa se conjuga el discurso patriarcal y racista
de tres versiones distintas: a) el racismo colonial que concibe a las mujeres como vientres que
permiten alcanzar el blanqueamiento, o el sofiado salto adelante, b) el racismo eugenésico de
finales de siglo XIX y principios de siglo XX que reedita la vision colonial defendiendo
“cientificamente” el mejoramiento de la raza y c) el racismo de tradicion estadounidense al mejor
estilo segregacionista impuesto en el Canal desde finales de siglo XIX con el sistema diferenciado

de Golden roll y Silver roll para clasificar a los trabajadores.

117



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS o
ACION ALE Vol.38, enerol;%)l?nfgz%(l);g

Dentro de su propia narrativa, Rosa justifica su proceder con un discurso religioso que

legitima este régimen de Humanidad y subhumanidad:
Todos tenemos derecho a aspirar a algo mejor. Para eso Dios nos dio la inteligencia y la
ambicion. Todos tenemos derecho a subir en la escala social. Si nos conformamos con
lo que tenemos al nacer, el hombre estaria aun viviendo en una cueva sin salir jamas a
descubrir el mundo; a inventar cosas nuevas... Seriamos todos unos salvajes en la selva,

ignorantes, arafiando la tierra para sobrevivir... (Britton, 1986, p. 32)

Claramente, esa posibilidad de mejoramiento racial y ascenso social esta dada por el color
de la piel, razén por la cual Eugenia tiene asegurada una mejor posicion que el resto de la familia:
“Eugenia no va a tener el destino de sus hermanas. Ya veras, Mercedes, ya veras. No serd como
tu ni como yo y mucho menos como sus hermanas... jElla si volara!” (Britton, 1986, p. 36. El
destacado es mio). Sin embargo, ese vuelo implica para Rosa la urgencia de cercenar en Eugenia
cualquier vinculo con su familia negra. No se trata ya de esconder a la abuela negra, topico
ampliamente difundido en la literatura latinoamericana, sino de esconder a los tios, la tia, las
hermanas, los cufiados, los sobrinos y las sobrinas, inclusive la propia madre:

MERCEDES: La dejaste ir sola [a Eugenia], vestida de primera comunion, sola por las
calles, como si se tratara de un dia cualquiera, para que no supieran las monjas ni las
otras nifias que la madre de Eugenia es morena... Te has pasado los arios escondiéndote
y es por gusto, Rosa. En esta aldea todos te conocemos... Desde que pariste a esa
muchachita blanca te estds escondiendo... avergonzada de todos nosotros. (Britton,

1986, p. 36. El destacado es mio)

En el texto de Britton, todos los discursos que atraviesan los cuerpos de estas mujeres se
dan en el dmbito doméstico del hogar. El aprendizaje de este marco interpretativo y de las
interpretaciones ya dadas ocurre en casa, a manos de la madre. Aunque es posible inferir que
todo esto se refuerza en el aparato educativo, ya que la unica vez que se hace referencia a ello,
Rosa destaca el papel segregador y diferenciador que tienen las monjas que dirigen el colegio en

que estudia Eugenia:

118



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS o
ACION ALE Vol.38, enerol;%)l?nfgz%(l);g

(Monjitas? [...] Nunca les ha importado discriminar en contra de las alumnas que

tienen menos recursos y sobre todo las de piel mas oscura. A que nunca has visto a
una morena tocando en la banda en las paradas del 3 de noviembre? Ni mucho menos
llevando la bandera o el estandarte en las procesiones... Lo que no le perdonan a mi hija
es que a pesar de ser pobre, y vivir tras una rejilla, tiene la piel blanca, el pelo rubio y
es mucho mas inteligente que otras que se supone que son de sangre azul. (Britton, 1986,

pp. 31-32. El destacado es mio)

Paraddjicamente, Rosa denuncia en la cita anterior la discriminacion que ejercen las
monjas, sin reconocer la que ella misma ejerce en su casa hacia sus hijas. Inclusive también la ha
ejercido en multiples ocasiones para con los de fuera, los pretendientes de Eugenia a quienes
clasifica y descarta. Este proceso queda patente en el reproche que Eugenia le dirige:

LY, por qué te escandalizas? Crei que ya estabas acostumbrada, Rosa. Te he visto
espiarme noche tras noche, a ver si el amigo de turno tenia la pinta adecuada. Porque,
de eso se trata, ;verdad? tu, a golpe de ojo, puedes determinar si una persona vale la
pena o no. Siempre te he admirado ese talento que tienes para catalogar a la gente a
distancia y lo mejor es que raramente te equivocas. Donde pones la nariz, hueles la
verdad... inmediatamente sabes de raza y procedencia social. (Britton, 1986, p. 37. El

destacado es mio)

Como se desprende de lo anterior, vemos en el modo de interpretar los cuerpos segun Rosa
que se da un cierre absoluto sobre el sentido que estos puedan construir, dado que para ella los
cuerpos blancos significan esperanza, posibilidad de vuelo, de concretar aspiraciones a una mejor
posicion social, econdmica y étnico-racial. Por el contrario, los cuerpos negros como los de sus
hijas Elsa y Clotilde, asi como el suyo propio, los asocia con lo peor, con la vergiienza. En su
horizonte interpretativo no existe posibilidad de que los cuerpos escapen a este binarismo.

El texto de Britton nos coloca sobre la mesa un cierto procedimiento interpretativo que
consiste en identificar, clasificar y asignar sentido a los cuerpos. El detalle estd en que esa
asignacion de sentido no es construida por Rosa, sino que estd dada desde la colonia: los negros

no fueron considerados por Occidente como personas humanas, interpretacion que ha sido

119



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

continuada y revitalizada, a lo largo de los afios. Se trata de una interpretacion que se construyo

a si misma como la unica y verdadera con el propdsito de anular cualquier otro posible
significado. Esto es lo que se concreta en Esa esquina del Paraiso.

Conviene recordar aca lo senalado por Quintana (2020) en cuanto a los peligros de cerrar
el sentido: “Todo cierre de sentido niega justamente la conflictividad, esa misma que permite
reiterar la persistencia de los cuerpos y sus multiples formas de apropiacion de lo que aun puede
ser en la apertura de lo que ha sido”. La incapacidad de Rosa de poder asociar los cuerpos negros
a un sentido distinto de lo escatologico, lo despreciable o lo subhumano le imposibilita ser, ya
que como le hace ver su hermana Mercedes en varias ocasiones, ella se esconde, se anula con tal
de no ser esa mancha en el arbol genealdgico de Eugenia que le impida concretar el matrimonio
ideal:

MERCEDES: La dejaste ir sola [a Eugenia], vestida de primera comunion, sola por las
calles, como si se tratara de un dia cualquiera, para que no supieran las monjas ni las
otras nifias que la madre de Eugenia es morena... Te has pasado los afios escondiéndote
y es por gusto, Rosa. En esta aldea todos te conocemos... Desde que pariste a esa
muchachita blanca te estas escondiendo... avergonzada de todos nosotros. (Britton,

1986, p. 36)

A tal punto llega el afan de Rosa de ocultarse o desaparecer, que su hermana Mercedes no
duda que sea capaz de suicidarse con tal de que Eugenia disfrute de su Humanidad:
MERCEDES: ;Carajo, Rosa! Mirate en el espejo... (la agarra por el brazo hasta llevarla
frente al espejo). Mirate! Eugenia es hija tuya, ;verdad? Por muy blanca y rubia que
haya salido, es hija tuya. El gringo que te ponga los ojos encima, sabra en seguida a qué
atenerse. Ella todavia no es huérfana, aunque no dudo que seas capaz de matarte para
esconderte una vez mds. | A eso es lo que llamas ti devocion maternal? No seas ridicula
y acepta tu realidad antes de que sea demasiado tarde para esa muchacha. (Britton, 1986,

p. 47)

Los esfuerzos de Rosa por ocultarse llegan al punto de hacerse pasar por la empleada

doméstica de la Eugenia adulta que se hace llamar Jenny y que vive en un pequefio apartamento

120



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

de la Zona del Canal, ocupando una esquina de ese paraiso. Cuando Rosa quiere recuperar su rol

de madre, la misma Eugenia le niega esa posibilidad, pues no esta dispuesta a ver truncada su
posicion de blanca privilegiada reconociendo que su madre es negra: “Rosa, recuerda que esa fue
idea tuya para mantener el cuento de la pureza de mis origenes intacto... Tu me enserniaste a
negarte desde que me despegué de la teta (Britton, 1986, p. 65. El destacado es mio).

Vemos entonces que el cierre de sentido no solamente anula a Rosa, sino que ademas le
impide a Eugenia revertir las sujeciones a que estd sometida como cuerpo femenino blanco
proveniente de familia negra: discursos y practicas patriarcales y racistas. Y es que, si atendemos
a lo planteado por Quintana sobre la potencia de las corporalidades, nos damos cuenta de que en
el caso de Eugenia ella decide ocupar esa potencialidad en beneficio propio, sin importar los
demas. De acuerdo con Quintana (2020), las corporalidades “una vez que se reconocen inscritas
o conformadas desde multiples dispositivos de poder y dominacion, que se despliegan en sus
practicas, formas de percibir y sentir habituales, pueden revertir esas sujeciones y
transformarse”. Para Quintana (2020), los cuerpos tienen la capacidad de liberarse “reinventarse,
desde las posiciones, los roles y las practicas que los sujetan”. Sin embargo, vemos que, en el
caso de Eugenia, a pesar de ser consciente de los discursos con que su madre la sujetd y
reprocharselo constantemente en su vida adulta, ella elige cudles transformar y reinventar a
conveniencia.

Por ejemplo, de cara al discurso patriarcal que la interpreta como objeto estético y como
cuerpo para el matrimonio en una dinamica de subordinacion al varon, Eugenia decide no casarse
y dedicarse a la prostitucion, asegurandose los medios econdmicos que le garanticen su
independencia y “un apartamento de lujo en el Cangrejo” y “todo esto a lo que estamos
acostumbradas” (Britton, 1986, p. 51); pero, al mismo tiempo, no renuncia a la farsa de decir que
Rosa es su empleada, a pesar de que la propia Rosa le pida que ya deje eso.

En tal sentido, Eugenia es incapaz de renunciar a su posicion de privilegio como mujer
blanca, evidenciando lo que apuntara Césaire (2006) en su famoso Discours sur le colonialisme
en 1950 sobre cémo el colonialismo y el racismo afectan tano al colonizado como al colonizador,
e inclusive lo hacen de manera mas terrible con este tltimo, ya que lo embrutecen y lo vuelven
salvaje, pues ejerce su colonialismo sobre si mismo (p. 15). Eugenia dandose cuenta de lo que su

madre les ha hecho a ella y a su hermana, decide permanecer en el ejercicio del racismo y

121



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

desconocer a su propia madre, pues ello le garantiza sus privilegios. La tnica relacién posible

entre ambas sera la de empleadora-blanca/empleada-negra. Ambas se encuentran sujetadas y
dominadas por la interpretacion patriarcal, racista y binaria que se ha hecho de sus cuerpos.

Pero ;desde qué lugar de enunciacién se ha construido y difundido esta interpretacion de
los cuerpos? Como he dicho lineas antes, en el texto dramdtico esta tarea es cumplida a cabalidad
por Rosa, apoyada por el aparato educativo, pero el mismo texto nos muestra la genealogia de
dicha interpretacion al remitir al sistema colonial de castas con los términos salto adelante o salto
pa’tras que rigen la vida de esta familia panamena en todas sus esferas: publica y privada, sexual
y amorosa, social y econdmica, etc. En tal sentido, resulta evidente que el lugar geopolitico y
corporopolitico del que emanan dichas interpretaciones esta ligado a los cuerpos blancos
hegemonicos productores de la episteme occidental y difusores de la matriz colonial. De esta
manera, los cuerpos de todas las mujeres representadas en el texto de Britton fungen como
archivos porque, como explica Parrini (2012), dan cuenta de la densidad historica de los discursos
que las atraviesan y ponen de relieve la vigencia del discurso colonial desde su llegada a América
hasta nuestros dias.

En este panorama, la figura de Mercedes, hermana de Rosa, y madrina de Eugenia, es quien
tiene lucidez respecto a por qué Rosa se esconde, se niega y se autoanula: “; Nos han enseriado a
odiarnos a nosotros mismos! Eugenia es hija tuya y de su padre, por muy blanca de piel que haya
salido por algun capricho de la naturaleza...” (Britton, 1986, p. 59). Si bien Mercedes no
menciona un sujeto concreto como ejecutor de dicho proceso de ensefanza, el texto en su
generalidad es claro al enfatizar la importancia que reviste a la familia mas cercana en la
conformacion de la subjetividad de los nifios, pues es alli que aprenden a interpretar a los otros y

a interpretarse a si mismos para bien o para mal.

Conclusiones

Si Zea (1969) insistia en que la desenajenacion colonial implicaba necesariamente una
conciencia del si mismo, Quintana (2020) nos habla del poder emancipatorio que poseen los
cuerpos: “los cuerpos pueden reinventarse, desde las posiciones, los roles y las practicas que los

sujetan”. La emancipacion “no implica un cambio en términos de conocimiento, sino en términos

122



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

29 <6

de posicion de los cuerpos”, “es entonces, antes que nada, una ruptura con una corporeidad, con

una forma de experimentar el cuerpo, que trae consigo una transformacion en su posicion: su
inscripcion en otro universo sensible con respecto al asignado”. Britton nos expone la indisoluble
relacioén que hay entre esa conciencia de si y la manera en que experimentamos nuestros cuerpos.
Entre el como podemos asumirnos como sujetos con conciencia plena de su Humanidad si
nuestros cuerpos mezclados continlan ocupando las mismas posiciones, siguen siendo
interpretados desde la matriz colonial que se autoconcibe como pura y que lee lo mezclado como
subhumano. La desenajenacion en un nivel meramente intelectual y filos6fico no basta, el hecho
de que las reflexiones filos6ficas ya hayan superado el tema de lo latinoamericano no ha devenido
en una emancipacion, pues los cuerpos mezclados, racializados, continian experimentando y
encarnando una subhumanidad.

Si revisamos la propuesta de Lapujade, encontraremos que le confiere a la imaginacion una
funcién epistémica, ética y estética, a la par de la razon. De modo que vale la pena leer e
interpretar la funcién epistémica y ética que la imaginacion de nuestra literatura latinoamericana
plantea al posicionar en el mapa el proceso de aprendizaje de la interpretacion sobre los cuerpos
de los Otros y del nuestro propio desde una episteme absolutamente binaria en la que no hay
cabida para nosotros los mezclados, los que no somos ni blancos ni negros, para quienes son
como Eugenia, fisicamente blanca, pero de familia negra y cuya limitada comprension
occidental-colonial le impide ser plenamente y disfrutar del estatus de lo Humano, razén por la
cual se aferra a sus privilegios y vive con el temor de que sus origenes sean revelados a la
sociedad en la que vive.

La imaginacion que hace estallar Britton al ponernos esta representacion en escena es la
necesidad y la posibilidad de un tercer lugar desde el cual ser, interpretar e interpretarnos. Un
lugar que supere las dicotomias blanco / negro, masculino / femenino, pobre / rico. Un lugar que
se asuma como la posibilidad de multiples y diversas interpretaciones. Pues al final de cuentas,
como sefala Gallardo (1974) encarnamos un nuevo estadio de este proceso que “estd constituido
por nuestra condicién de continente mestizo, no perteneciente ni a lo europeo espafiol ni a lo
indio-americano, [cabe agregar: ni a lo africano] rechazado y rechazante por y de ambos” (p.

195).

123



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS S
ACION ALE Vol.38, enerol;ﬁr?gz%(l);g

SiZea en 1969 vislumbro aquel debate como el establecimiento de una interpretacion desde

el punto de vista latinoamericano, Britton nos urge a crear una nueva interpretacion, desde otra
arista, toda vez que aquella que se establecio ha dejado a la gran mayoria del continente por fuera,
condenandolos a ser interpretados y nunca intérpretes de si mismos.

De ahi que encuentro idoneo inscribir a Britton dentro de lo que Quintana (2020) denomina
un artista politico, que es para la filosofa aquel que logra colocarnos ante otro modo de ver, otra
mirada, quien construye un “sensorium comun que nos permita pensar, sentir, hablar con cuerpos
adoloridos que nos complican con lo que les ha pasado”. Ya que Britton nos enfrenta con Esa
esquina del paraiso a los cuerpos latinoamericanos, a nuestros propios cuerpos habitados por
signos raciales convertidos en estigmas que nos expulsan del paraiso en el que todas las personas
humanas son tratadas con el mismo respeto y dignidad. Nos coloca y nos implica en “uno de los
problemas mas urgentes de nuestra realidad: nuestra relacion de subordinacion con el mundo
occidental” (Gallardo, 1974, p. 197).

Aunado a ello, podemos observar también en Britton esa potencia femenina que Quintana
(2020) destaca, siguiendo a Rincon, esa potencialidad femenina de exponer su dolor y exponerse
ante los demas, cuestion que podemos ver materializada en la manera en como Britton nos expone
el dolor de Rosa como madre, al haberse anulado como mujer frente a su hija, el dolor de haber
sido parte fundamental en el proceso de blanqueamiento del arbol genealdgico de Eugenia y la
poda de sus raices afro, el dolor del proceso de orfandad a que somete a su hijay que se le revierte
al quedar ella misma huérfana de hija.

Britton asume como propia, la tarea que de acuerdo con Gallardo es la tarea mas
apremiante para un intelectual latinoamericano: “la constitucién de la conciencia misma, es
decir, nuestra capacidad y posibilidad de realizar la historia” (Gallardo, 1974, p. 208). Nuestra
capacidad y posibilidad de interpretar y crear nuevos marcos interpretativos, nuevas epistemes
que nos ayuden a interpretar nuestras realidades, nuestros entornos, nuestras historias, nuestros
cuerpos y a nosotros mismos. Nuestra capacidad de crear nuevas subjetividades. Si la filosofia
reciente ha dado por cerrado el tema y la pregunta sobre la humanidad de quienes poblamos esta
parte del mundo, la cual constantemente se reitera y se traslada a los diferentes dmbitos y
disciplinas: ;existe literatura, filosofia, psicologia, teologia, etc. latinoamericanas? Desde el

quehacer intelectual del arte, desde la imaginacion, este texto literario nos pone en evidencia que

124



ISSN L 2644-4054

NCUADERNOS N
ACION ALE Vol.38, enerol;%)l?nfgz%(l);g

considerar este debate irrelevante es parte de negarse a abandonar una posicion de privilegio,

segun la cual podemos vivir en la certeza de nuestra plena Humanidad, a costa de que la familia
grande y extendida -metonimia de la nacion y la region- continiie apenas sobreviviendo a la

negacion su Humanidad.

Referencias bibliograficas
Britton, R. M. (2006). Esa esquina del paraiso. Ciudad de panama: Editorial Mariano
Arosemena.

Césaire, A. (20006). Discurso sobre el colonialismo. Madrid: Akal.

Gallardo, H. (1974). El pensar en América Latina. Introduccion al problema de la conformacion
de nuestra conciencia: A. Salazar Bondy y L. Zea. Revista de Filosofia de la Universidad
de Costa Rica, 35, 183-210.

Gordon, L. (2009). A través de la zona del no ser. Una lectura de Piel negra, mdscaras blancas
en la celebracion del octogésimo aniversario del nacimiento de Fanon. En: F. Fanon, Pie/
negra, mascaras blancas (pp. 217-260). Madrid: Akal.

Hernandez, R. (2011). Feminismos poscoloniales: reflexiones desde el sur del Rio Bravo. En L.
Sudrez y R. Herndndez (Eds.), Descolonizando el feminismo (pp. 75-112). Madrid:
Ediciones Catedra.

Lapoujade, M. N. (2014). Homo Imaginans I. Puebla: Benemérita Universidad Auténoma de
Puebla.

Parrini, R. (2012). Introduccion. ;Como estudiar el cuerpo? En R. Parrini (Coord.), Los archivos
del cuerpo ;Como estudiar el cuerpo? (pp. 11-33). Ciudad de México: UNAM.

Quintana, L. (2020). Politica de los cuerpos. Emancipaciones desde y mas alla de Ranciere
Barcelona: Herder.

Restrepo, E. y Rojas, A. (2009). Instruccion critica al pensamiento descolonial. Bogota:
Universidad Javeriana.

Salazar, A. (1968). ;Existe una filosofia de nuestra América? México: Siglo XXI Editores.

Segato, R. (2015). La critica de la colonialidad en ocho ensayos y una antropologia por
demanda. Buenos Aires: Prometeo Libros.

125



ISSN L 2644-4054

CUADERNOS o
ACION ALE Vol.38, enerol;%)l?nfgz%(l);g

Torras, M. y Acevedo, N. (2008). Prologo en un acto encarnado y no necesariamente rojo. En M.
Torras y N. Acevedo (Eds.), Encarnac(c)iones. Teoria(s) de los cuerpos (pp. 9-11).
Barcelona: Universitat Oberta de Catalunya.

Zea, L. (1969). La filosofia americana como filosofia sin mas. México, D.F: Siglo XXI editores.

126



