
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vol. III 

No. 11 

Enero - Abril 

2026 

Sayra Eugenia Campos Ramírez 

Universidad de Panamá  
Panamá 

sayra.camposr@gmail.com  
https://orcid.org/0009-0004-4490-5407   

  

 

Cómo citar este texto: 

Campos Ramírez, S. E. (2026). Cátedra de Estudios Afrocolombianos: de la conmemoración a la transformación 

pedagógica. Revista Holón. Vol. III, No. 11. Enero – Abril 2026. Pp. 129-138. Universidad José Martí de Latinoamérica. 

URL disponible en: https://revistas.up.ac.pa/index.php/holon   

Recibido: 10 noviembre 2025 

  Aceptado: 1 diciembre 2025 

                                                                                                                               DOI:  https://doi.org/10.48204/j.holon.n11.a9169 

Indexada y catalogado por:  

https://doi.org/10.48204/j.holon.n11.a9169


 

130 

 

Cátedra de Estudios Afrocolombianos: de la conmemoración a la transformación 
pedagógica 

 
Afro-Colombian Studies Chair: from commemoration to Pedagogical transformation 

Sayra Eugenia Campos Ramírez.  
Universidad de Panamá.  

Panamá.  
sayra.camposr@gmail.com  

https://orcid.org/0009-0004-4490-5407  

RESUMEN 

La diversidad cultural en las escuelas colombianas requiere una acción educativa comprometida con la 

equidad, el reconocimiento y la visibilización de las poblaciones afrodescendientes. En este contexto el proyecto 

transversal de la Cátedra de Estudios Afrocolombianos (CEA), implementado en el Colegio Isidro Caballero 

Delgado del municipio de Floridablanca (Santander), se constituye en una experiencia significativa para 

resignificar el sentido de la educación intercultural. Este ensayo presenta una reflexión sobre su implementación, 

destacando sus fundamentos pedagógicos, acciones concretas, logros y desafíos. Con base en un enfoque 

cualitativo y una metodología de sistematización de experiencias, se analiza cómo la comunidad educativa ha 

transitado de la reproducción de estereotipos a la construcción de espacios de reconocimiento étnico y valoración 

de la identidad afrocolombiana. Se concluye que estas iniciativas deben trascender lo conmemorativo para 

convertirse en apuesta estructural y articulada al horizonte institucional y el proyecto educativo de las escuelas 

colombianas. 

Palabras clave: Sociedad, cultura, diversidad cultural, afrodescendientes, inclusión, identidad cultural, 

pedagogía. 

Abstract  

The cultural diversity present in Colombian schools requires an educational approach committed to equity, 

recognition, and the visibility of Afro-descendant populations. In this context, the transversal project "Afro-

Colombian Studies Chair" (CEA), implemented at Colegio Isidro Caballero Delgado in the municipality of 

Floridablanca (Santander), stands as a meaningful experience for redefining the sense of intercultural education. 

This essay presents a reflection on its implementation, highlighting its pedagogical foundations, concrete actions, 

achievements, and challenges. Based on a qualitative approach and a methodology of systematization of 

experiences, it analyzes how the educational community has moved from the reproduction of stereotypes to the 

construction of spaces for ethnic recognition and appreciation of Afro-Colombian identity. It concludes that such 

initiatives must go beyond commemorative practices to become a structural proposal, aligned with the institutional 

horizon and educational project of Colombian schools. 

Keywords: Society, culture, cultural diversity, Afro-descendants, inclusion, cultural identity, pedagogy. 

 

 

 

 

mailto:sayra.camposr@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-4490-5407


 

131 

 

CÁTEDRA DE ESTUDOS AFRO-COLOMBIANOS: DA COMEMORAÇÃO À 

TRANSFORMAÇÃO PEDAGÓGICA 

Resumo  

A diversidade cultural nas escolas colombianas exige ações educativas comprometidas com a equidade, 

o reconhecimento e a visibilidade das populações afrodescendentes. Nesse contexto, o projeto transversal da 

Cátedra de Estudos Afro-Colombianos (CEA), implementado na Escola Isidro Caballero Delgado, no município 

de Floridablanca (Santander), constitui uma experiência significativa para a redefinição do significado da 

educação intercultural. Este ensaio apresenta uma reflexão sobre sua implementação, destacando seus 

fundamentos pedagógicos, ações concretas, conquistas e desafios. Com base em uma abordagem qualitativa e 

em uma metodologia de sistematização de experiências, analisa como a comunidade educativa passou da 

reprodução de estereótipos à construção de espaços de reconhecimento étnico e valorização da identidade afro-

colombiana. Conclui que essas iniciativas devem transcender a mera comemoração para se tornarem um 

compromisso estrutural, integrado à visão institucional e ao projeto educativo das escolas colombianas. 

Palavras-chave: Sociedade, cultura, diversidade cultural, afrodescendentes, inclusão, identidade cultural, 

pedagogia. 

 

CHAIRE D’ETUDES AFRO-COLOMBIENNES : DE LA COMMEMORATION A LA 

TRANSFORMATION PEDAGOGIQUE 

Résumé    

La diversité culturelle dans les écoles colombiennes exige une action éducative engagée en faveur de 

l’équité, de la reconnaissance et de la visibilité des populations afro-descendantes. Dans ce contexte, le projet 

interdisciplinaire de la Chaire d’études afro-colombiennes (CEA), mis en œuvre à l’école Isidro Caballero Delgado 

de la municipalité de Floridablanca (Santander), constitue une expérience significative pour redéfinir le sens de 

l’éducation interculturelle. Cet essai propose une réflexion sur sa mise en œuvre, en soulignant ses fondements 

pédagogiques, ses actions concrètes, ses réussites et ses défis. S’appuyant sur une approche qualitative et une 

méthodologie de systématisation des expériences, il analyse comment la communauté éducative est passée de 

la reproduction des stéréotypes à la création d’espaces de reconnaissance ethnique et de valorisation de l’identité 

afro-colombienne. Il conclut que ces initiatives doivent dépasser la simple commémoration pour devenir un 

engagement structurel, intégré à la vision institutionnelle et au projet éducatif des écoles colombiennes. 

Mots clés : Société, culture, diversité culturelle, Afro-descendants, inclusion, identité culturelle, pédagogie. 

INTRODUCCIÓN 

La historia de las comunidades afrodescendientes está marcada por la resistencia, la lucha por el 

reconocimiento y la dignidad. Ser “negro” es ya por sí un rótulo que implica desafiar constantemente una sociedad 

que, aunque se declara multicultural, mantiene estructuras excluyentes. Aunque la abolición de la esclavitud fue 

decretada en 1852, ni los nuevos libertos ni los antiguos amos se reeducaron en su nueva condición, por lo que 



 

132 

 

el cambio fue normativo, pero no cultural; el cambio de concepción e imaginarios es algo que requiere tiempo, 

constancia y actitud para aprender y desaprender.   

Colombia aceptó la ley de abolición, pero mantuvo arraigada en la escuela la condición de blancos y negros, 

reprodujo estereotipos y silencios. Ser afrodescendiente en ella implica aprender una historia que no lo nombra, 

celebrar héroes que lo despreciaban y repetir y adoptar valores que lo excluían, algo así como mirarse al espejo 

y esperar una cara diferente, o peor, ninguna. Hay escuelas que enseñan a sumar y otras que enseñan a 

multiplicar la dignidad. La diferencia no es menor, mientras las primeras se conforman con repetir formulas, las 

segundas se atreven a interrogar la historia, a desenterrar las voces soterradas por siglos de silencio. En ese 

proceso, algunas de las aulas colombianas han comenzado a transformarse. No como actos de magia, sino con 

memoria, no por moda, sino por justicia. Y en medio de este contexto y necesidad de cambio, se fundó la Cátedra 

de Estudios Afrocolombianos (CEA), propuesta que va más allá de los discursos bonitos, es una puesta en marcha 

para enfrentar el racismo, a partir de los libros, cuerpos, danza, verdad.  

Este proceso de transformación da sentido a la participación de la escuela y  hace necesario garantizar el 

respeto por la diferencia a partir de los entornos sociales de cada individuo, temas trascendentales como la 

afrocolombianidad e interculturalidad están inmersos en la agenda educativa colombiana y han afianzado el 

interés de reivindicar la identidad afro en los diferentes contextos, a través de prácticas pedagógicas que 

consideran su visibilización dentro y fuera de las aulas y promueven la equidad (Campos, 2023).   

En Colombia, un país tan diverso en clima, frutas, pieles y ritmos, no puede reducirse el compromiso 

educativo a la conmemoración de fechas históricas o actos folclóricos. La CEA debe asumirse como una 

estrategia pedagógica y política para promover la justicia social, el respeto por la diferencia y la reconstrucción 

de la memoria histórica desde una mirada inclusiva.  

DESARROLLO  

El sustento legal del proyecto se encuentra en la Ley 70 de 1993, que reconoce los derechos de las 

comunidades afrocolombianas y el Decreto 1122 de 1998 (Ministro de Educación Nacional, 18 de junio de 1998) 

que establece la implementación de la Cátedra de Estudios Afrocolombianos en todas las instituciones educativas 

del país de forma obligatoria. Sin embargo, su aplicación no ha sido fácil, el carácter de resistencia sigue intacto, 

se ha mal interpretado y querido reducir a un desfile, recetas de platos típicos o bailes representativos, esta 

superficialidad desconoce el propósito formativo e inclusivo, persistiendo los imaginarios excluyentes.  

A veces se cree que es cosa de afrodescendientes, entonces en ese mismo juzgar podríamos 

preguntarnos: ¿Enseñar sobre Sócrates es exclusivo de los griegos? Sin embargo, hay docentes que han 

entendido la pedagogía no como repetición y han llevado la CEA a algo más que un enunciado legal. Han abierto 

espacios de escucha, han escrito guías propias, han creado talleres donde los estudiantes expresan su sentir, 

preguntan e indagan. Ahí es donde se analizan los antecedentes sobre qué se ha hecho, qué se hace y qué falta 

por hacer frente al rescate, construcción y fortalecimiento del carácter cultural, convirtiendo de este modo los 

saberes y prácticas en compromisos de la comunidad educativa y desde los currículos pedagógicos “enfocados 



 

133 

 

en estas minorías étnicas, lo cual sienta las bases para crear una conciencia colectiva que permita la inclusión y 

el conocimiento de todas las diferentes culturas que existen en una nación” (Semanate Quiñonez y Serna 

Mendoza, 2024), así su concreción en el currículo escolar representa una forma de materializar los principios 

constitucionales de igualdad y no discriminación. 

Desde la pedagogía crítica, Freire (1970), plantea que toda educación es un acto político y callar también 

lo es y que el papel del educador no debe ser el de transmitir conocimientos, sino el de generar conciencia crítica. 

Propone una educación que libere, que enseñe a leer el mundo, no solo la palabra. En este sentido, la CAE no 

debe limitarse a transmitir contenidos sobre cultura afrodescendiente, sino también promover una consciencia 

crítica que cuestione las estructuras de poder y prácticas de exclusión.  

La pedagogía decolonial, representada por autores como Quijano (2000); y Mignolo (2007) complementan 

esta visión al desafiar los saberes hegemónicos y visibilizar los conocimientos ancestrales y locales. Trabajar la 

afrocolombianidad surge de la mano del reconocimiento de la pluriculturalidad, multiculturalidad, interculturalidad 

y plurietnicidad, lo que trae un verdadero desafío para las escuelas, ya que son espacios propicios para la 

reconstrucción del tejido social.  

La historia de Colombia es un referente de la lucha diaria por seguir y mantenerse activo pese a las 

vicisitudes de la sociedad civil y muchos han encontrado en la escuela el refugio para liberar sus penas. En esa 

misma premisa han visto la oportunidad para resurgir, así las escuelas son escenarios donde convergen la 

multiplicidad y diversidad cultural, haciendo necesario el respeto en virtud de la diferencia y así crear espacios 

pedagógicos que permitan sanar las heridas del pasado, entender la historia de cada pueblo y resaltar la 

importancia de cada uno en la construcción de una sociedad más libre, segura y garante de los derechos de 

todos. 

La interculturalidad en la educación implica reconocer y valorar la diversidad como fuente de 

enriquecimiento. Autores como Walsh (2007); Zapata Silva (2019); Baronnet, Merçon y Alatorre (2018); y 

Comboni y Juárez (2020), sostienen que la educación debe partir de la realidad cultural, social y económica de 

los estudiantes, así como de sus creencias y tradiciones. De este modo, el currículo no es solo un conjunto de 

contenidos abstractos, sino una herramienta relevante, significativa e integradora que favorece un aprendizaje 

significativo y transformador. Comprender la interrelación entre multiculturalismo, educación de calidad y equidad 

en una cultura de paz requiere reconocer la importancia de la coexistencia en un entorno diverso.  

El multiculturalismo, que celebra y respeta la diversidad cultural, es fundamental para una convivencia 

pacífica y enriquecedora. En educación, esto se refleja en un currículo inclusivo y métodos pedagógicos que 

valoren la pluralidad. Una educación de calidad busca la excelencia, pero también promueve la equidad, 

asegurando que todos los estudiantes, sin importar su origen, tengan iguales oportunidades educativas. Esto 

incluye políticas de igualdad en el acceso a recursos y la capacitación continua de los docentes en habilidades 

culturales. En conjunto, estos elementos crean un entorno educativo que fomenta el aprendizaje y una cultura de 

paz, valorando la diversidad y practicando la equidad diariamente  



 

134 

 

La implementación plena de la CEA enfrenta desafíos, como la falta de formación docente, escasa voluntad 

institucional, prejuicios existentes y barreras económicas. Aún se cree que esta cátedra sólo debe ser liderada 

por docentes afrodescendientes o en escuelas con enfoque etnoeducativo. En relación con lo anterior, los teóricos 

indican que la Cátedra no sólo se aplica a los afrodescendientes, sino a toda la nación, en este sentido busca que 

todo el alumnado conozca los valiosos aportes de la población afrocolombiana (Negrete Vega, 2023) y aclaran 

que la CEA es para toda la comunidad educativa, en tanto busca el reconocimiento colectivo de la identidad 

afrocolombiana por lo que para su ejecución se requiere actualizar los programas de estudio de cada colegio, 

apertura desde las mallas curriculares, trabajar desde las diferentes áreas y brindar acompañamiento a los 

aspectos culturales, ancestrales y particulares de esta población como la danza, gastronomía, procesos de 

agricultura y otras destrezas que rescata la identidad de la población afro, raizal y palenquera (Moreno Sanchez, 

2023)  

La conservación cultural depende de los esfuerzos colectivos para rescatar, implementar y promover 

tradiciones, permitiendo así la recuperación de la identidad cultural como eje integrador de conocimientos. Es un 

gran desafío restablecer espacios que faciliten el intercambio cultural entre la comunidad educativa ya que, en 

los últimos años, las actividades académicas predominantes han relegado el intercambio de experiencias y 

minimizan su importancia. Como señaló Santayana (1905, p. 284) "Aquellos que no pueden recordar el pasado 

están condenados a repetirlo.”  La frase nos recuerda que conocer la historia es fundamental para evitar repetir 

errores y construir un futuro más inclusivo y equitativo. Esta afirmación se alinea con la necesidad de una 

educación que no solo transmita conocimientos, sino que también fomente la comprensión y el respeto por la 

diversidad.  

Cada vez más, se requiere que los docentes se formen en estos estudios para garantizar el proyecto, de 

manera que el maestro, ya sea afro-etnoeducador o de la CEA en los establecimientos de educación formal y el 

líder en las organizaciones de educación para el trabajo y el desarrollo humano, deben orientarse hacia procesos 

pedagógicos que lleven a decolonizar el saber que la academia tradicional ha venido desarrollando, por medio 

de la escuela de la ilustración. Así mismo, aportar conocimientos y prácticas que sean contextualizados a las 

características económicas, políticas, sociales y culturales de los ambientes educativos (Palacios Mena, Flores 

Hinojos y Millán Perilla, 2023).  

Autores como Quijano (2000); y Mignolo (2007) invitan a reflexionar sobre la necesidad de descolonizar el 

conocimiento y las prácticas pedagógicas. La pedagogía decolonial propone un cambio de paradigma que desafía 

las narrativas hegemónicas y busca visibilizar las voces y saberes de aquellos históricamente silenciados.  

En este sentido, Fanon, (2009) en su obra: Piel negra, máscaras blancas, es un referente importante 

entender cómo la identidad y la cultura son construcciones sociales que deben ser revalorizadas en el sistema 

educativo. La etnoeducación en Colombia (Palacios Mena, Flores Hinojos y Millán Perilla, 2023) se presenta como 

una estrategia pedagógica que busca integrar los saberes ancestrales y las prácticas culturales de las 

comunidades en el currículo escolar. Este enfoque no solo promueve la inclusión, sino que también fomenta un 

sentido de pertenencia y orgullo cultural entre los estudiantes. Un currículo que contemple la multiculturalidad es 



 

135 

 

el ideal de toda institución educativa, pero llevarlo a la práctica no es fácil. El reconocimiento de la diversidad 

debe ser serio, valorando la comunidad como el motor de la escuela y empoderando a los padres y a la sociedad 

para construir un mundo más humano, solidario y fraterno.  

La flexibilización curricular permite implementar cambios necesarios según políticas públicas o situaciones 

emergentes, garantizando una educación sólida capaz de superar las amenazas del entorno. Un enfoque flexible 

asegura la firmeza de las propuestas y ofrece a estudiantes y comunidad una cultura institucional robusta.  

Para lograrlo, la CEA deja de ser una cátedra más y recobra su sentir, al cortar el discurso oficial de hablar 

de reconciliación, mientras en muchas escuelas se sigue enseñando que la civilización llegó con los barcos, no 

que también vino el látigo, donde se sigue enseñando de la abolición, pero el racismo sobrevive. Se aplaude la 

diversidad, pero se castiga el cabello crespo como si fuera desobediencia. La CEA no ofrece soluciones fáciles, 

propone aceptarnos, reconocernos y conocernos y en esa dinámica el ser diferente genera incomodidad, reflexión 

y reaprendizaje.  Se presenta como una iniciativa que busca integrar la interculturalidad en el currículo educativo. 

Reconoce que la educación debe ser un espacio donde se promueva la convivencia pacífica y el respeto mutuo 

entre diferentes culturas. Sin embargo, la implementación de estas propuestas no está exenta de desafíos.   

Es imperativo que las instituciones educativas superen barreras psicológicas, políticas, sociales y 

económicas para crear un entorno donde todos los estudiantes se sientan valorados y representados. La 

resistencia al cambio por parte de las instituciones educativas y la falta de formación continua de los docentes en 

temas de interculturalidad son obstáculos que deben ser superados. Es necesario que los educadores se 

conviertan en agentes de cambio, capaces de promover un ambiente de aprendizaje inclusivo y respetuoso de la 

diversidad.  

En el Colegio Isidro Caballero Delgado se ha implementado el proyecto CEA como parte de su Proyecto 

Educativo Institucional (PEI), articulándolo con las áreas académicas y la formación en valores y se manifiesta en 

izadas de bandera que dejan de ser castigo para convertirse en celebración de la diferencia, buscando abanderar 

el proyecto como su filosofía y horizonte institucional.  Actividades como talleres donde se analizan preguntas 

como: ¿Quién soy yo? ¿cómo eres tú? diseñados para cada grupo etario, llevan por objetivo fomentar el 

reconocimiento de la identidad y el respeto por la diferencia. Los conversatorios, debates y lecturas de autores 

como Mary Grueso Romero, Manuel Zapata Olivella, Candelario Obeso, son parte del paisaje pedagógico. Incluso 

se organiza de forma anual un Encuentro Intercultural: Somos cultura, somos tradición, somos AFRO, evento que 

ha logrado visibilizar el trabajo realizado en todas las sedes del colegio y vincular a ponentes locales, regionales 

y nacionales, en una fiesta lejos de lo decorativa, en una fiesta de reafirmación colectiva. 

La escuela puede y debe ser un espacio de emancipación si se compromete con una educación antirracista, 

si se supera la conmemoración simbólica y se transita a construir procesos continuos de reconocimiento de la 

diversidad cultural. La CEA debe asumirse como una respuesta estructural a la deuda histórica del Estado 

colombiano con las comunidades afrodescendientes en términos de reconocimiento, reparación y representación. 

La paradoja es cruel, un país que niega su negritud, una Constitución incluyente que convive con prácticas 



 

136 

 

excluyentes, un sistema educativo que promete formar ciudadanos, pero olvida enseñarles la historia de sus 

hermanos. Por ello, se requiere de formación docente, inclusión curricular y apoyo institucional. No basta con 

nombrar la diversidad, hay que educar para la equidad y la justicia.  

REFLEXIONES FINALES 

La contextualización es esencial para construir propuestas curriculares en instituciones etnoeducativas, ya 

que hace la educación relevante y significativa para la comunidad educativa, convirtiéndola en un vehículo para 

la reconciliación y la aceptación de la diferencia. En un mundo globalizado, donde las interacciones culturales son 

inevitables, es esencial que las instituciones educativas se comprometan a crear currículos que informen, 

transformen y empoderen a los estudiantes.  

La contextualización no es solo una estrategia pedagógica, sino un imperativo ético para lograr una 

educación de calidad y equidad. La interculturalidad en la educación requiere un compromiso genuino de todos 

los actores involucrados que favorezca integrar las realidades culturales y sociales de los estudiantes, 

promoviendo una educación más inclusiva y equitativa. Solo a través de este enfoque podemos avanzar hacia 

una sociedad que valore y respete la diversidad cultural como un patrimonio común.  

En este ensayo se reafirma que la implementación efectiva de la CEA es una herramienta poderosa para 

combatir el racismo estructural desde la educación. Su incorporación al PEI y su desarrollo a través de 

experiencias significativas permiten no solo formar en contenidos, sino en sensibilidad social, memoria histórica 

y respeto por la diferencia. Una institución que se compromete con la CEA no solo cumple con una norma: apuesta 

por la transformación cultural y ética de su comunidad educativa. 

REFERENCIAS  

Baronnet, B., Merçon, J., Alatorre, G. (2018). Educación para la interculturalidad y la sustentabilidad: aportaciones 

reflexivas a la acción. Universidad Autónoma Intercultural de Sinaloa - UAIS.  

Campos, M. (2023). Afrocolombianidad, interculturalidad y prácticas pedagógicas educativas en Colombia. 

Revisión sistemática de literatura. Educación y ciencia, (27), 2.  

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9182831  

Comboni, S., Juárez, J. M. (2020). Interculturalidad y diversidad en la educación: concepciones, políticas y 

prácticas. (D.-X. Unidad Xochimilco, Ed.) México, México: Universidad Autónoma Metropolitana.  

https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Baronnet-

2/publication/380571305_Educacion_autonoma_e_intercultural_en_Chiapas/links/6643e74c352430415

3a7c5d9/  

Congreso de la República. (1970) Ley 70 del 27 de agosto de 1993. Por la cual se desarrolla el artículo transitorio 

55 de la Constitución Política.    

http://afrocolombians.com/pdfs/LEY_70_1993_AFRO%5B1%5D.pdf  

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9182831
https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Baronnet-2/publication/380571305_Educacion_autonoma_e_intercultural_en_Chiapas/links/6643e74c3524304153a7c5d9/Educacion-autonoma-e-intercultural-en-Chiapas.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Baronnet-2/publication/380571305_Educacion_autonoma_e_intercultural_en_Chiapas/links/6643e74c3524304153a7c5d9/Educacion-autonoma-e-intercultural-en-Chiapas.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Baronnet-2/publication/380571305_Educacion_autonoma_e_intercultural_en_Chiapas/links/6643e74c3524304153a7c5d9/Educacion-autonoma-e-intercultural-en-Chiapas.pdf
http://afrocolombians.com/pdfs/LEY_70_1993_AFRO%5B1%5D.pdf


 

137 

 

Fanon, F. (2009). Piel negra, máscaras blancas. (Vol. 55). Ediciones Akal.  

https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=tUQAelmhDDkC&oi=fnd&pg=PA5&dq=Fanon,+F.+(2009).+

Piel+negra,+m%C3%A1scaras+blancas&ots=TI6eFepl6Y&sig=IKuaNtTP9p6wzRVnj6BqcpF1rjA  

Freire, P. (2023). Pedagogía del oprimido. (J. Mellado, Trad.) Siglo XXI, editores. 

Mignolo, W. D. (2007). La retórica de la modernidad, la lógica de la colonialidad y la gramática de la decolonialidad. 

Estudios culturales, 21(2-3), 449-514.     

https://doi.org/10.1080/09502380601162647  

Ministro de Educación Nacional (18 de junio de 1998) Decreto 1122 de Junio 18 de 1998. Santa Fe de Bogotá. 

Colombia.       

https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-86201_archivo_pdf.pdf  

Moreno Sanchez, D. A. (2023). Programas académicos interculturales como estrategias para combatir algunas 

barreras de la Catedra de Estudios afrocolombianos. Bogotá.  

https://repository.unilibre.edu.co/handle/10901/25869  

Negrete Vega, I. P. (2023). La Cátedra de Estudios Afrocolombiano: herramienta de reconocimiento de la 

diversidad cultural. Entretextos: Revista de Estudios Interculturales desde Latinoamérica y el 

Caribe, 17(32), 127-141.    

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8980448  

Palacios Mena, N., Flores Hinojos, I. A., Millán Perilla, A. S. (2023). La etnoeducación en Colombia: una mirada 

desde las prácticas pedagógicas y la investigación de los maestros.. Uniandes.  

https://repositorio.itm.edu.co/entities/publication/d20da6d1-9992-4c96-8aa8-c9b8787de83d  

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina (Vol. 13). Buenos Aires: clacso.

 https://www.uv.mx/jose-marti/files/2018/08/Anibal-Quijano-Colonialidad-del-poder.pdf  

Santayana, G. (1905). The life of reason: Reason in society (Vol. 2). C. Scribner´s sons.  

https://santayana.iupui.edu/wp-content/uploads/2020/06/LR2.pdf 

Semanate Quiñonez, H., Serna Mendoza, C. (2024). La Etnoeducación como instrumento para la promoción del 

desarrollo sustentable. Un análisis desde la cienciometría. La Granja: Revista de Ciencias de la Vida, 

39(1) 11-26.      

https://www.redalyc.org/journal/4760/476077146001/html/  

Walsh, C. (2007). Interculturalidad, colonialidad y educación. Revista Educación y pedagogía (48), 25-35.  

https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/6652  

https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=tUQAelmhDDkC&oi=fnd&pg=PA5&dq=Fanon,+F.+(2009).+Piel+negra,+m%C3%A1scaras+blancas&ots=TI6eFepl6Y&sig=IKuaNtTP9p6wzRVnj6BqcpF1rjA
https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=tUQAelmhDDkC&oi=fnd&pg=PA5&dq=Fanon,+F.+(2009).+Piel+negra,+m%C3%A1scaras+blancas&ots=TI6eFepl6Y&sig=IKuaNtTP9p6wzRVnj6BqcpF1rjA
https://doi.org/10.1080/09502380601162647
https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-86201_archivo_pdf.pdf
https://repository.unilibre.edu.co/handle/10901/25869
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8980448
https://repositorio.itm.edu.co/entities/publication/d20da6d1-9992-4c96-8aa8-c9b8787de83d
https://www.uv.mx/jose-marti/files/2018/08/Anibal-Quijano-Colonialidad-del-poder.pdf
https://santayana.iupui.edu/wp-content/uploads/2020/06/LR2.pdf
https://www.redalyc.org/journal/4760/476077146001/html/
https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/6652


 

138 

 

Zapata Silva, C. (2019). Crisis del multiculturalismo en América Latina: Conflictividad social y respuestas críticas 

desde el pensamiento político indígena. Bielefeld University Press.  

https://library.oapen.org/handle/20.500.12657/24877  

Contribución Autoral 

Autora: conceptualización, Metodología, Investigación, Redacción- borrador original, Redacción:  revisión y 

edición, visualización y Supervisión.  

https://library.oapen.org/handle/20.500.12657/24877

