
 

200 
 

pp.200-215 

La filosofía en la escuela como medio para formar la conciencia 

crítica y la libertad 

Philosophy in school to develop critical awareness and freedom 
 
 

Honorio Bustillos Robles 

Universidad Nacional de Educación “Enrique Guzmán y Valle”, 

Facultad de Ciencias Sociales y Humanidades, 

Departamento Académico de Sicología y Filosofía, Perú 

https://orcid.org/0009-0008-8908-7937 

hbustillos@une.edu.pe 
 

 

Oscar Fernando Pequeño Valdivia 

Universidad Nacional de Educación “Enrique Guzmán y Valle”, 

Facultad de Ciencias Sociales y Humanidades, 

Departamento Académico de Sicología y Filosofía, Perú 

https://orcid.org/0000-0001-5558-0127 

opequeno@une.edu.pe 

pequenovaldiviaof@gmail.com 
 

 

Recibido: 26 de octubre de 2025 

Aceptado: 1 de diciembre de 2025 

 

DOI: https://doi.org/10.48204/societas.v28n1.8498 

 

Resumen 

En este artículo se propone responder a la necesidad de presentar el curso de 
Filosofía en la educación secundaria en el Perú. Con ese propósito, el curso propuesto 
comprende dos partes diferenciadas. La primera de ellas está destinada a presentar 
los fundamentos en que se sustenta la necesidad del curso para los estudiantes 
secundarios. La segunda parte formula los elementos que expresan su contenido y su 
organización pedagógica. En el bloque de los fundamentos, se presentan las razones 
por las que un curso de Filosofía es indispensable para promover el pensamiento 
autónomo de los estudiantes, la formación crítica así como promover el análisis de las 
ideas, estimulando el desarrollo de respuestas creativas frente a los problemas 
centrales de la vida, de la responsabilidad frente a nuestras obligaciones, el respeto 
de nuestros semejantes, como los problemas de la ontología, del saber o de la 
gnoseología; la reflexión sobre los problema de la ciencia y las condiciones de su rigor 

https://orcid.org/0009-0008-8908-7937
mailto:hbustillos@une.edu.pe
https://orcid.org/0000-0001-5558-0127
mailto:opequeno@une.edu.pe
mailto:pequenovaldiviaof@gmail.com
https://doi.org/10.48204/societas.v28n1.8498


 

201 
 

pp.200-215 

o epistemología, el problema de la libertad, el papel del hombre en el universo, el 
examen de las condiciones de la participación democrática en las sociedades, la 
formación de la ciudadanía y los derechos fundamentales. También abordará los 
problemas de los valores estéticos.  

Palabras clave: filosofía en la escuela, educación y pensamiento crítico, educación 
y libertad, libertad y responsabilidad, educación ciudadana, educación y democracia. 

Abstract 

This article aims to respond to the need to introduce a Philosophy course in secondary 
education in Peru. For this purpose, the proposed course comprises two distinct parts. 
The first part is intended to present the foundations on which the need for the course 
for secondary school students is based. The second part formulates the elements that 
express its content and pedagogical organization. In the foundations block, the 
reasons why a Philosophy course is indispensable to promote students' autonomous 
thinking, critical training, as well as promoting the analysis of ideas, stimulating the 
development of creative responses to the central problems of life, responsibility for our 
obligations, respect for our fellow men, such as the problems of ontology, knowledge 
or gnoseology; reflection on the problems of science and the conditions of its rigor or 
epistemology, the problem of freedom, the role of man in the universe, the examination 
of the conditions of democratic participation in societies, the formation of citizenship 
and fundamental rights. It will also address the issues of aesthetic values. 

Keywords: Philosophy at school, Education and critical thinking, Education and 
freedom, Freedom and responsibility, Citizenship Education, Education and 
democracy. 

 

Fundamentos Generales 

Conciencia y libertad 

El ejercicio de la libertad humana sólo se puede ejercer, plenamente, bajo la condición 

de alcanzar la conciencia de lo necesario. Con relación a lo señalado, Kant (2010a) 

en 1785 concluía al terminar de exponer la “Fundamentación…”: el uso práctico de la 

razón, a propósito de la libertad, acarrea también una necesidad absoluta, pero 

sólo de las leyes de las acciones de un ser racional en cuanto tal. Ahora bien, 

es principio esencial de todo uso de nuestra razón el impulsar su conocimiento hasta 

la conciencia de su necesidad (ya que sin ésta no sería nunca conocimiento de la 



 

202 
 

pp.200-215 

razón). De esta suerte, empero, por la constante pregunta o inquisición de la 

condición, queda constantemente aplazada la satisfacción de la razón. (…)” Kant 

(2010a: 80).  Además, el mismo filósofo prusiano, tres años más tarde, en 1788, 

reiteraba tajante: “Cualquiera ha de reconocer que una ley, cuando debe valer 

moralmente, o sea, como fundamento de una obligación, tendría que conllevar 

consigo una necesidad absoluta; (…) tendría que reconocer, por lo tanto, que el 

fundamento de la obligación no habría de ser buscado aquí en la naturaleza del 

hombre o en las circunstancias del mundo en que el hombre está puesto, sino a 

priori exclusivamente en los conceptos de la razón pura” Kant (2010b: 5). 

 

Las acciones humanas sólo pueden entenderse como actos libres si estos son 

realizados bajo la condición de su conciencia plena. Así, se les ha considerado en la 

vida corriente y, así, los sustenta el Derecho positivo. Las personas sin juicio, vale 

decir, sin capacidad para comprender lo que sucede, sin entender el contexto en que 

actúan no pueden ser consideradas como responsable de sus actos. Nadie puede 

entender que la voluntad nace del sujeto privado de razón, si se encuentra privado de 

la capacidad de entender lo que sucede en su medio, donde tiene lugar el desarrollo 

de su conducta, vale decir, si el protagonista de sus actos no ha tomado conciencia 

de la trascendencia de estos. Por esa razón, la responsabilidad atribuida a los seres 

humanos sólo se considera, si ha mediado la voluntad y, ésta, a su vez, si ha sido el 

resultado de la comprensión integral de los riesgos. Como corolario de esta postura 

intelectual, son consideradas irresponsables, las personas limitadas en su 

entendimiento como los psicóticos que han perdido la capacidad de entender lo que 

sucede en su entorno, los infantes y hasta los adultos bajo condiciones especiales de 

incapacidad para juzgar las condiciones de las circunstancias en que ejercen su 

actuación. Sin embargo, las sociedades en las que existen grandes bloques en 

conflicto tanto clasistas como culturales no dejan de tener conflictos en las reglas de 

conducta que son impensables, para Kant, formado en una sociedad uniformizada por 



 

203 
 

pp.200-215 

la presencia de una pequeña burguesía constituida por artesanos, autónomos y 

pobres, que comparten una misma lengua y la misma confesión religiosa, el pietismo, 

al borde mismo de la frontera entre la Prusia oriental y los eslavos. Estas 

circunstancias son impensables en los centros educativos nuestros, especialmente, 

entre los pueblos de antiguas culturas andinas y amazónicas. La reflexión del gran 

maestro brasilero Paulo Freire (2010) resulta indispensable para atender esta 

diferencia, precisamente, porque nos ofrece reflexionar, críticamente, sobre la 

diferencia. Esto es, sobre el punto de partida del entendimiento. Sin esta reflexión 

crítica la historia de nuestros pueblos se asoma al abismo.  

 

Educar la conciencia hace la diferencia 

 Las gradaciones en la capacidad de la conciencia son, también, un hecho que, 

bajo el derecho civil o penal, discrimina la diversidad o grado en la capacidad para 

entender las condiciones de los actores o protagonistas en su entorno. Al menos, así, 

aparece en los textos académicos y, tímidamente, en la legislación, hasta volverse 

invisible en los procesos jurídicos reales. Pero, a pesar de este hecho (la diversidad 

de racionalidades), en el reconocimiento de la literatura académica, en los 

pronunciamientos formales y en la legislación, se insinúa como válida y legitima, 

aunque sea negada, ignorada e invisible en la vida cotidiana. Ciertamente, este hecho 

real, que la historia registra a su paso, muestra al mundo que a nuestros pueblos les 

cuesta demasiado desprenderse de la herencia colonial. A esta circunstancia se 

refería J.M. Arguedas, cuando comentaba que “el indio se defiende con el disimulo”  

El acto voluntario sólo puede considerarse como propio, si el mismo hubiera nacido 

de la comprensión del conjunto de las circunstancias que pudieron ser afectadas por 

su intervención. A esta condición se agrega la comprensión de las circunstancias que 

median entre el desarrollo de acciones que brotan del sujeto y del conjunto más o 

menos complejo de efectos que el acto humano hubiere desencadenado o fuere a 



 

204 
 

pp.200-215 

desencadenar. Ciertamente, que la previsión de las consecuencias de un acto 

humano, tomado en su conjunto de mecanismos que este moviliza y de sus 

consecuencias, nos muestra un grado complejo, de conexiones antes de producirse 

los efectos resultantes, buenos, malos o indiferentes, del primer motor que los pone 

en acción. En consecuencia, una decisión humana, puede ser más o menos, simple o 

complicada de prever sus efectos. Y estos efectos, más o menos cercanos o distantes 

de su primer motor, requerirán de mayor o menor información, agudeza, inteligencia y 

perspicacia para prevenir su derrotero y sus consecuencias mayores o menores, 

felices o desgraciadas. Inferir, desde aquí, las necesidades de preparación de las 

personas, para prever el destino de sus acciones, no será difícil de comprender y, por 

ello, derivar la importancia del dominio en el análisis de condiciones diversas y 

variadas, bajo los más diversos supuestos. Quienes no se hubieran sometido antes al 

examen de pensamientos complejos, no gozarán en tales circunstancias de la 

capacidad para examinar situaciones complejas y, por consiguiente, estarán 

condenados a no poder superar momentos de alta complejidad. La convicción 

kantiana respecto al conjunto de los hechos y sus consecuencias, a los que se 

enfrenta cada una de las personas, sean racionalmente previsibles, no la compartimos 

plenamente. La apreciación de los hechos que tengamos a la vista o de sus 

consecuencias, pueden producir consecuencias más o menos diversas según el 

complejo de las experiencias culturales de cada observador racional. No podemos 

llegar a las mismas conclusiones a las que llegó el gran filósofo prusiano, en un medio 

social donde conviven una densa diversidad de experiencias culturales en países 

como el Perú, con la facilidad con que se ponen de acuerdo en un lugar como el 

Königsberg pietista de hablantes alemanes en el que vivió nuestro gran pensador. El 

juicio válido para cada persona, en estos casos, depende de las más diversas 

circunstancias que han rodeado a cada una de ellas. Hay que considerar la diversidad 

de lenguas y costumbres en un país como el Perú con 48 lenguas diversas, con las 

convicciones nacidas de diversidad de cultos religiosos que las acompañan, del 



 

205 
 

pp.200-215 

abanico de prácticas de vida y fuentes de la generación de ingresos, acompañadas 

de incontables niveles económicos, donde sólo si nos ponemos a examinar el sector 

público, encontraremos percepciones de ingresos que van del del uno al cien, sin 

contar con las formas irregulares que varían con el poder y las variaciones de niveles 

de honestidad y escrúpulos de cada una de los servidores, administradores y 

funcionarios que desempeñan tales labores.  

A todo lo anterior habría que agregarle las diferencias de niveles educativos adquiridas 

por esos sectores, los reconocimientos institucionales, las distancias de esas 

personas en lo que corresponde al contacto con sus experiencias de vida, sus 

contactos con personas e instituciones con las que mantienen relaciones culturales, 

sociales e, incluso, la diversidad de tradiciones familiares y de las propias localidades 

de donde proceden y un largo etcétera. ¿existirá entre nosotros esa uniformidad de 

manera de pensar, con la misma lógica, que reconocía Kant, en un mundo en dónde 

vivió toda su vida?     

 

Educar la conciencia social robustece la acción colectiva 

 

 Las relaciones interpersonales, también requieren de una alta preparación para 

mejorar el grado de comprensión y cohesión en las interacciones. Quienes no se 

hubieren preparado para este tipo de interacciones se encontrarán con un alto grado 

de probabilidades de confrontación y, en consecuencia, frustrarán las posibilidades de 

actuación en equipos y en trabajos mancomunados, pondrán en peligro las 

instituciones en las cuales laboran y convertirán en ineficaces los resultados que se 

hubieran propuesto. El entrenamiento en el debate y el esfuerzo conjunto para 

encontrar resultados pudieran convertirse en un buen antídoto para enfrentar estos 

riesgos. La discusión y el debate de los textos, en el esfuerzo de comprensión de los 

textos de Filosofía, entre los participantes, tiene un valor per se: este procedimiento 



 

206 
 

pp.200-215 

de esclarecimiento y búsqueda de la verdad, contribuye al desarrollo de las 

competencias comunicativas de los estudiantes (Lipman, M., 2003) El análisis de 

problemas de diverso tipo, estimulan el desarrollo de la capacidad analítica, la 

conciencia crítica (Freire, 1970), el razonamiento y las propuestas para mejorar las 

condiciones de respuesta frente a la realidad.  

Las expectativas que tenemos sobre el éxito de incorporar la Filosofía a la Escuela 

para los adolescentes, la que aguardamos con confianza, no se apoyan en una vana 

especulación nacida solo del proceso del razonamiento, sino en las esperanzas que 

tienen su origen en el examen de los hechos, en fuentes experimentales (Trickey, S., 

y Topping, K. J. 2020). 

 

Superar la corrupción de los sentimientos morales 

Los cuestionadores del modelo económico clásico, como modelo racional, han 

reducido la totalidad compleja de una economía, sociedad y organización política a un 

simple algoritmo dominado por el esquema de oferta y demanda, desconociendo las 

condiciones en que el sistema económico tiene lugar. El gran maestro citado a favor 

de este modelo de análisis, Adam Smith, es reducido en su comprensión de un 

problema complejo al esquema de la oferta y la demanda y el conjunto del esquema 

a un par de curvas que la representan en un papel en blanco. Pretendiendo ignorar 

los simplificadores las precondiciones en las que ese análisis fuera presentado por su 

autor: la concurrencia masiva de ofertantes y demandantes y no la que sus 

divulgadores pretenden ocultar en la competencia real en el mundo moderno: los 

monopolios, oligopolios, monopsonios y oligopsonios. Se trata, por consiguiente, no 

de un acto de competencia entre portadores simples o singulares, sino de portadores 

con diversidad de poder, es decir, unos empoderados y, otros, sin poder. En esta línea 

de pensamiento, la competencia simple pudo existir hace dos o más siglos, pero eso 

cambió. Ya no existe más ese mercado de competencia perfecta.  



 

207 
 

pp.200-215 

La competencia actual no es la competencia de concurrentes en iguales condiciones, 

sino competencia entre desiguales: monopólica, como lo ha sustentado hace poco 

menos de un siglo la distinguida profesora de Cambridge University, Joan Robinson. 

Los simplificadores de Smith, además, olvidan, sistemáticamente, que el fundador de 

la teoría económica moderna, también fue un notable filósofo, cuyo ejercicio 

desempeñó como catedrático en Glasgow, Escocia. En efecto, fue Smith quien 

escribió treinta años antes que su Riqueza de las Naciones; La teoría de los 

sentimientos morales (Smith, 2009), cuya sexta edición fue publicada en 1790. Tres 

décadas antes habría sido publicada la primera de sus ediciones. Los simplificadores 

de Smith tratando de desconocer la importancia que tuvo para Smith el desarrollo de 

esta postura estoica, sostienen que ese libro lo escribió cuando todavía era muy joven, 

olvidando que lo hizo publicar durante toda su vida, insistiendo que la simpatía hacia 

los sentimientos ajenos junto al amor propio, son los que hacen posible la convivencia 

justa, pacífica, próspera y libre.  

Como gran maestro en los temas morales, Smith no podía desdeñar que la vida 

económica pudiera actuar a ciegas y ponerse por encima del respeto al derecho de 

los demás. Es notable el reproche que hace Smith a la frecuencia que encuentra en 

esa corrupción de sentimientos morales en personas de su época. Comentando, 

agriamente, el trato diferenciado que observa hacia personas de desigual condición 

de riqueza y poder, a pesar de encontrar en ellas igualdad de méritos. La creencia de 

que los problemas que la sociedad se plantea se resuelven solos y no por la 

intervención diligente y racional de sus miembros siempre fue parte de una falsa 

convicción, marcada por la creencia que no habrá nada que hacer, que lo único que 

busca es que las cosas se queden como están, donde ganarán siempre los que se 

beneficien de los hechos presentes que son, hasta ahora, una minoría con poder.  

 

La educación de la conciencia moral 



 

208 
 

pp.200-215 

¿Cómo echar de la personalidad de los adolescentes y jóvenes esa “corrupción de 

sentimientos morales” que espontáneamente se adquieren en el medio social, a través 

de la ideología prevaleciente por la adopción de conductas aprendidas por siglos de 

perversión colonial, que no ha podido superar la República? Desde luego que se 

necesita de un paciente trabajo educativo, indispensable en la formación de los 

ciudadanos, condición jurídica y social que reclama cualquier organización que 

pretenda ser reconocida como democrática y republicana. Frente a esta situación no 

cabe ninguna alternativa que elegir entre una y otra forma de organización del Estado. 

Es absolutamente correcto partir del hecho reconocido por la ciencia social que, 

nuestro país es diverso en muchísimos sentidos y, uno de ellos, es el reconocimiento 

del Perú, como un país multilingüe y pluricultural. Contaba Alberto Escobar (1972) que 

buscando explicaciones en el Ministerio de Educación sobre el trato antropológico y 

lingüístico sobre las lenguas vernáculas y las políticas educativas un funcionario del 

Ministerio dijo: “A los indios hay que darles un lavado de cabeza para que se olviden 

del quechua”  La dilatada opresión colonial y la que continuó en plena República, 

manteniéndose lo que se ha llamado “colonialismo interno” ha significado para una 

gran parte de nuestra población, particularmente heredera de las lenguas vernáculas 

y de etnias originarias, la exclusión y la marginación que se expresó en su exclusión 

de la Escuela, de sus lenguas y costumbres milenarias, asociándose todos estos 

puntos de partida con la exclusión expresa de su condición de ciudadanos.  

Este cúmulo de exclusiones fueron añadidas a las condiciones de su exclusión 

tradicional, el menosprecio de sus tradiciones culturales de su pronunciación donde 

quedaban las “marcas” de su condición de siervo con toda la carga de su marginación. 

Este hecho social requiere de un tratamiento especial en la escuela y en el debate 

nacional respecto a su reconocimiento social que permitan insertarlo y reconocerlo, 

realmente, como ciudadano con plenitud de derechos. Todavía existe, tímidamente, 

un “reconocimiento” de las lenguas vernáculas en el papel, falta insertarlas en la vida 



 

209 
 

pp.200-215 

cotidiana. Sobre este hecho existe un derecho mundialmente reconocido, aunque ello 

no signifique que el problema fuere una situación del pasado.  

Tenemos y debemos reconocer que la humanidad ha pasado y, tal vez, no haya 

concluido el genocidio lingüístico, conocido también como lingüicidio o glotofagia, al 

que estamos obligados éticamente a detenerlo. El reconocimiento del derecho al uso 

de la lengua propia de las etnias peruanas es un campo de batalla por la lucha de los 

derechos fundamentales. No podemos olvidar que el desconocimiento de los 

derechos lingüísticos estuvo asociado al desconocimiento del derecho a la educación 

y al de la ciudadanía. Sin su reconocimiento no podemos seguir creyendo que somos 

una República de ciudadanos, aunque esta expresión parezca pura tautología.  

 

Educar la conciencia moral es tarea de todos 

El conjunto de los problemas que atraviesan los pueblos desde su asentamiento, la 

relación sensata entre sus miembros, requieren de una sensibilidad especial entre el 

conjunto de las personas que los forman, donde la participación de todos es útil. Las 

miradas de la diversidad son siempre importantes para cotejar diversas estilos y 

formas de identificar y encontrar soluciones posibles. Las diversas experiencias en la 

construcción del saber fueron acompañando el crecimiento de la economía, junto a la 

construcción de nuevas fuerzas productivas y potenciando las capacidades de los 

pueblos en sus diversas etapas de su crecimiento. Sin embargo, el crecimiento de 

esas fuerzas productivas y de los saberes no crecieron uniformemente en el mundo. 

El crecimiento siempre fue desigual entre los diversos pueblos. Este hecho no se debió 

como quisieron entenderlo, así, los Estados más poderosos que lograron someter a 

los pueblos más débiles. Fueron, ciertamente, las diversas potencialidades de la 

geografía y la historia de los pueblos, las que fueron creando la diversidad del 

desarrollo. Esta diferenciación fue interpretada errónea, como interesadamente, para 

justificar el dominio y la explotación de los más poderosos sobre los pueblos y grupos 



 

210 
 

pp.200-215 

humanos, supuestamente, menos hábiles. La misma justificación se usó para 

sacralizar el dominio y la explotación a nivel de las familias y las personas. De ahí 

surgieron, con dirigida intención, a buscar argumentos que permitieran orientar, 

instrumentalmente, a unos grupos sociales para favorecer a otros que detentaban el 

poder económico o político o que ejercieran el dominio cultural sobre los menos 

favorecidos. Es más, no fueron pocos los intelectuales que buscaron argumentos que 

potenciaran este aprovechamiento en el conjunto de las relaciones desiguales de 

dominantes y dominados. Esta situación fue llevada muy sofisticadamente a proponer 

doctrinas económicas, filosóficas, sociológicas persuasivas, que condujeran a tal 

propuesta como la moderna doctrina del neoliberalismo o las formulaciones que 

nacieron con el desarrollo del capitalismo comercial y se fueron “afinando” con el 

crecimiento y la modernización del capitalismo como las que lograron fomentar desde 

la trinchera del neoliberalismo la racionalidad instrumental (Hinkelammert, 2004)          

La inteligencia procedente de la pluralidad de experiencias, sensibilidades y 

conocimientos es la fuente más valiosa a la que podemos recurrir. Los más sabios y 

expertos siempre potenciarán las posibilidades de solución. Pero no son nunca ellos 

los únicos en participar y encontrar soluciones creativas y valiosas. Todos son 

indispensables cuando se trata de encontrar soluciones frente a los problemas. Todos, 

absolutamente todos los hombres, mujeres, pequeños y mayores, directivos, 

profesionales, hombres del campo y de las ciudades, trabajadores manuales, como 

académicos, labradores e industriales, pescadores, estudiantes y maestros son 

indispensables para la tarea colectiva de identificar problemas y encontrar soluciones. 

Es de ese modo como la humanidad pudo atravesar desde las viejas sociedades de 

cazadores y recolectores, pasando por la revolución neolítica, construir ciudades, 

crear todo el mundo de la cultura, tal vez mayor y más variado del mundo natural que 

fuera descubierto hace 120 mil años al sur del continente africano. Pero esa gran 

aventura humana no fue fruto del puro azar, fue el resultado de un sistemático 

aprovechamiento del conocimiento y la experiencia, de la práctica y de la reflexión, del 



 

211 
 

pp.200-215 

descubrimiento y de la puesta del conocimiento al servicio compartido con sus 

hermanos.  

Esta práctica, a pesar de todas las desavenencias y conflictos desatados entre los 

miembros de la misma especie humana ha permitido que los hombres superaran los 

conflictos y problemas que les fueron agudizando su apreciación de los hechos y 

problemas. Vale decir, al margen de los problemas que el hombre encontró a su paso 

por la historia, el mismo hombre encontró en la difusión de las conquistas intelectuales 

de sus vecinos, de sus hermanos y hasta de sus eventuales enemigos, la mejor 

herramienta para abrir surcos nuevos donde sembrar el saber. Y fue ese saber y su 

tratamiento sistemático el que pudo potenciar los mecanismos para enfrentar nuevos 

problemas que antes de ello pudieran percibirse como imposibles de superación. Es 

este tipo de acciones el que debemos recoger de toda la experiencia por la que ha 

pasado la humanidad, la más eficaz y provechosa que hayamos encontrado. Este 

saber, desde luego, surgió como pregunta, como admiración, como impresión primera 

de un mundo que en sus primeros momentos resultaba ininteligible, pero que el hacer 

y la reflexión inteligente, fue encontrando los caminos de su entendimiento. 

Ciertamente, esta comprensión del mundo requirió de la experiencia y del 

razonamiento. No necesariamente en ese orden. En realidad, ambas formas de 

abordar el objeto del problema se sucedían de una y otra manera, según el estado del 

conocer de cada uno de los individuos, en una sucesión no siempre ordenada.  

La vida práctica nos acercó siempre a los hechos. Por aquí empezó modestamente el 

saber. Pero ahí, en ese momento, no se detuvo. El análisis de los hechos condujo a 

la comprensión de algunos mecanismos que respondían al por qué de ciertos hechos, 

fenómenos y problemas. En distintas etapas del conocimiento, se regresaba a los 

hechos y, desde ahí, nuevamente, el hombre regresaba a la búsqueda de la 

comprensión de cómo funcionaban los hechos y, por aproximaciones sucesivas, los 

hechos, los fenómenos, los problemas fueron aclarándose y el hombre fue 

acumulando saberes e, igualmente, nuevos hechos se encargaron de modificar las 



 

212 
 

pp.200-215 

apreciaciones y los saberes anteriores en una circularidad en forma de espiral fue 

alcanzando nuevos conocimientos, descartando los anteriores y pasando a los pisos 

superiores del conocimiento, por saltos revolucionarios sin detenerse en esa continua 

búsqueda inacabable del conocimiento. Luego, apareció la Escuela, la forma 

institucionalizada, moderna, de producir la enseñanza y el aprendizaje.  

La teoría del conocimiento, la Epistemología y el conjunto de reflexiones sobre el 

descubrimiento del mundo que nos rodea y la Filosofía y la Historia de la Ciencia y de 

la Técnica, son parte de ese complejo proceso dialéctico del saber, de su acumulación 

y de sus transformaciones que deberán ser trasmitidas, sistemáticamente, a nuestros 

jóvenes, adolescentes, incluso niños, para prepararlos en la futura sociedad de los 

sabios, donde gran parte de la tarea recorrida por el hombre será encargada a los 

servo mecanismos que servirán de auxiliares en la tarea del conocer. 

El razonamiento crítico, la paz y la convivencia bajo un orden compartido en una 

democracia vital, requieren del saber crítico y creador que proporciona la Filosofía a 

lo largo de su historia y de su diversidad de pensadores y escuelas que acompañe al 

saber crítico la creatividad en un Perú que se renueva con el reconocimiento y el 

respeto de todos lo que lo integramos (UNESCO, 2007), (Dussel, E.,1994), 

(Nussbaum, M. C., 2010).  Finalmente, queremos concluir con la reflexión a la que nos 

conduce Sen, A. (2000): Un pueblo que no puede discutir libremente -y a ello nos 

acerca la Filosofía- no puede ser un pueblo que celebre la libertad. 

 

Fundamentos Generales de la enseñanza de la Filosofía 

En este apartado debemos buscar delimitar los contenidos mínimos que llevaremos a 

los estudiantes de la Escuela secundaria para comprender algunos de los problemas 

centrales que nos plantea la Filosofía, por ejemplo, ¿cómo es posible el conocimiento 

del mundo?, el papel del hombre en el cosmos, ¿en qué condiciones es posible la 

libertad humana?; ¿cuáles son nuestras responsabilidades,  deberes y derechos en 



 

213 
 

pp.200-215 

la sociedad?; ¿Cuál es el origen de la organización política y siempre será así?, 

¿Cómo y por qué se forman los Estados? ¿Siempre será así? Desde luego, la 

descripción de los contenidos deberá modularse de acuerdo con lo que las comisiones 

encargadas de formular los programas de la materia juzguen como los más 

pertinentes para nuestros adolescentes y nuestro país. Deberá contemplarse, 

asimismo, cuáles serán las herramientas fundamentales para el aprendizaje, las que 

se desarrollarán en el contexto de nuestra experiencia nacional y la tradición de los 

pensadores y Escuelas filosóficas que han ilustrado a los más notables pensadores 

del mundo y, particularmente, a nuestra tradición latinoamericana y nacional. 

 

A. Bases teóricas 

1. La Filosofía se centra en la comprensión y análisis de conceptos 

fundamentales como la realidad, la distinción de los saberes, el conocimiento, 

la verdad, la moralidad, la belleza, etc. 

2. Razonamiento crítico: La filosofía fomenta el pensamiento crítico, la 

argumentación y la evaluación de ideas y teorías, 

3. Historia de la Filosofía: La enseñanza de la Filosofía debe considerar la 

evolución histórica de las ideas y teorías filosóficas. 

B. Bases pedagógicas 

1. Aprendizaje activo: La enseñanza de la filosofía debe fomentar la 

participación activa de los estudiantes en la discusión y análisis de las ideas. 

2. Desarrollo del pensamiento crítico:  La enseñanza de la filosofía debe ayudar 

a los estudiantes a desarrollar habilidades de pensamiento crítico y 

resolución de problemas. 

3. Fomento de la curiosidad y la reflexión: La enseñanza de la filosofía debe 

fomentar la curiosidad y la reflexión en los estudiantes  

 

 



 

214 
 

pp.200-215 

C. Bases éticas 

1. Respecto a la diversidad de opiniones: La enseñanza de la filosofía debe 

fomentar el respeto a la diversidad y perspectivas. 

2. Fomento de la tolerancia y la empatía: La enseñanza de la filosofía debe 

ayudar a los estudiantes a desarrollar habilidades de tolerancia y empatía. 

3. Desarrollo de la conciencia ética: La enseñanza de la filosofía debe ayudar 

a los estudiantes a desarrollar una conciencia ética y a considerar las 

implicaciones morales y la responsabilidad de sus acciones. 

D. Metodología de la enseñanza 

1. Discusión y debate: La enseñanza de la filosofía debe fomentar la discusión 

y el debate entre los estudiantes 

2. Análisis de textos y autores: La enseñanza de la filosofía debe incluir el 

análisis de textos y autores filosóficos. 

3. Actividades prácticas y reflexivas: La enseñanza de la filosofía debe incluir 

actividades prácticas y reflexivas que ayuden a los estudiantes a la aplicación 

de conceptos filosóficos a la vida real. 

 

 

Referencias Bibliográficas       

   
Dussel, E. (1994). 1492: El encubrimiento del otro. Editorial Nueva Utopía. 
 
Escobar, A. (1972) El reto del multilingüismo en el Perú. Lima, IEP. Perú-Problema  
 
Freire, P. (1970).   Pedagogía del oprimido 2ª edición FCE, México.  
 

Hinkelammert, F. (2004). El sujeto y la ley: El retorno del sujeto reprimido. Editorial. 
Departamento Ecuménico de Investigaciones. 

 
Kant. I (2010 a) Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Editorial 

GREDOS, Vol. II, Madrid. 
 

Kant I (2010 b) Crítica de la razón práctica. Editorial GREDOS, Vol. II, Madrid. 



 

215 
 

pp.200-215 

 
Lipman, M. (2003) Pensando en la Educación. Cambridge University Press. 

 
Nussbaum, M. C. (2010) No para ganar: Por qué la Democracia necesita de las 

Humanidades. 
 

Salazar-Bondy, A y Miró-Quesada, F. (1978) Introducción a la Filosofía y Lógica. Ed. 
Universo S.A. 

 
Sen, A. (2000) Desarrollo y Libertad. Editorial Planeta. Barcelona, España. 
 
Smith, A. (2009)      La Teoría de los sentimientos morales. Alianza Editorial. Madrid. 

 
Trickey, S., y Topping, K. J. (2020). Filosofía para niños. UNESCO. International 

Bureau of Education Serie prácticas educativas, 32. 
 
UNESCO (2007)   Filosofía: Una Escuela de libertad. Informe de la UNESCO.  

 


